श्रीहरिः

# श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली

(पश्चम खण्ड)

तव कथासृतं तप्तजीवनं कविभिरीडितं कल्मषापृहम् । श्रवणमङ्गलं श्रीमदाततं

भुवि गृणन्ति ते भूरिदा जनाः ॥

प्रश्रदत्त ब्रह्मचारी

पता-गीतझेस, पो० गीताप्रेस (गोरखपुर)

#### मुद्रक तथा प्रकाशक घनश्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

, सं० १९९१ प्रथम संस्करण ३,२५० सं० १९९४ दितीय संस्करण ३,००० सं० २००९ तृतीय संस्करण १०,००० क्ल १६,२५०

मृल्य— अजिल्द ॥) बारह आमा सजिल्द १९) एक रुपया दो आमा

## श्रीहरि:

# विषय-सूत्री

| विषय                                |     |     | पृष्ठाङ्कः |
|-------------------------------------|-----|-----|------------|
| मञ्जलाचरण                           | ••• | ••• | بر         |
| समर्पण                              |     | ••• | ৩          |
| अन्तिम निवेदन                       | ••• | ••• | 9          |
| २छोटे हरिदासको स्त्रो-दर्शनका दण्ड  | ••• | ••• | २१         |
| २—धन माँगनेवाल भृत्यको दण्ड         | ••• | ••• | ३२         |
| ३—गोगीनाय पद्टनायक सूलीसे बचे       | ••• | ••• | ३६         |
| ४श्रीशिवानन्द सेनकी सहनशीलता        | ••• | ••• | 86         |
| ५पुरीदास या कविकर्णपूर              | ••• | ••• | ५३         |
| ६—महाप्रभुकी अलौकिक क्षमा           | ••• | ••• | ५९         |
| ७निन्दकके प्रति भी सम्मानके भाव     | ••• | ••• | ६४         |
| ८महात्मा हरिदासजीका गोलोकगमन        | ••• | ••• | ७४         |
| ९भक्त कालिदासपर प्रभुक्ती परमञ्जूपा | ••• | ••• | 68         |
| १०जगदानन्दजीके साथ प्रेम-कलह        | ••• | ••• | <b>९</b> १ |
| ११—जगदानन्दजीकी एक निष्ठा           | ••• | ••• | ९९         |
| १२—श्रीरघुनाथ भट्टको प्रभुकी आज्ञा  | ••• | ••• | १११        |
| १३गम्भीरा मन्दिरमें श्रीगौराङ्ग     | ••• | ••• | ११८        |
| १४प्रेमकी अवस्थाओंका संक्षित परिचय  | ī   | ••• | १२८        |
| १५महापसुका दिव्योन्माद              | ••• |     | १५१        |
| १६-गोवर्धनके भ्रमसे चटकगिरिकी ओर    | गमन | ••• | ې نو رو    |
| १७श्रीकृष्णान्वेषण                  | ••• | ••• | १६१        |
| १८—जन्मादावस्थाकी अदभत आकृति        | ••• |     | १६८        |

| विषय                                 |                  |         | Sast.      |
|--------------------------------------|------------------|---------|------------|
| १९स्रोकातीत दिव्योन्माद              | •••              | • • •   | १७६        |
| २०-शारदीय निशीयमें दिव्य गन्धका      | अनुसरण           | •••     | १८१        |
| २१—श्रीअद्वैताचार्यकी पहेली          | •••              | •••     | १४६        |
| २२समुद्रपतन और मृत्बुदशा             | •••              | •••     | १९१        |
| २३ महाप्रभुका अदर्शन अथवा लील        | <b>!</b> मंबरण   | •••     | 256        |
| २४श्रीमती विष्णुवियादेवी             | •••              | •••     | २०९        |
| २५श्रीश्रीनिवासाचार्यजी              | •••              | • • •   | २२२        |
| २६—ठाकुर नरोत्तमदासजी                | •••              | •••     | २३३        |
| २७महाप्रभुके बृन्दावनस्य छः गोस्वा   | सिगण             | •••     | २३८        |
| २८ श्रीचैतन्य-शिक्षाष्टक             | •••              | •••     | २५४        |
| २९कृतश्रता-प्रकाश                    | •••              | • • •   | २६७        |
| ३०श्रीचैतन्य-चरित्र-सम्बन्धी ग्रन्थ  | ••• २७           | ६ से २७ | ९ तक       |
| चित्र-सृ                             | <u>च</u> ी       |         |            |
| १—श्रीचैतन्य अथाह सागरके जलमें कृत   | इपड़े (रंगीन     | )       | २१         |
| २—श्रीजगन्नाथजीका मन्दिर             | ··· ( सादा       | )       | २३         |
| ३—महात्मा इरिदासजीका गोलोकगमन        | ··· ( रंगीन      | )       | 38         |
| ४टोटा गोपीनायजीका मन्दिर             | ··· ( सादा       | )       | 60         |
| ५श्रीहरिदासजीका समाधि-मन्दिर         | ( ,,             | )       | ८२         |
| ६—सिद्ध बकुल वृक्ष                   | ( ,,             | )       | <b>د</b> ۶ |
| ७श्रीजगन्नायजीकी रथ-यात्राका विशा    | लस्थ ( ,,        | )       | १५४        |
| ८—श्रीजगन्नायजीके मन्दिरका सिंहद्वार | ( ,,             | )       | १५५        |
| ९—प्रभुने श्रीजगन्नायजीके विग्रहका आ | लिङ्गन किया (रंग | ोन )    | 200        |

श्रीहरि:

### मङ्गलाचरण

क्सीविभृषितकराञ्चवनीरदाभात् पीताम्बरादरुणबिम्बफळाधरोष्ठात् । पूर्णेन्दुसुन्दरमुखादरविन्दनेत्रात् कृष्णारपरं किमपि तश्वमहं न जाने ॥

मीठी मुरलीक बनानेमें जो प्रवीण है, पीताम्बर ही जिमका परम प्रिय परिधान है, पके हुए पेंचू के समान अदण रंगके जिनके अधर हैं, सुन्दर, शीतळ, सुखद, सौम्य और सुहावना जिसका सुखार वन्द है, जो सदा मन्द-मन्द मुस्कराता ही रहता है, विषादसे जिसका वैर है और कमलके समान खिले हुए, खुछे हुए, कुछ-कुछ टेढ़े हुए और कानोंतक मिले हुए जिसके दोनों नेत्र हैं, उस काले ऋष्णको छोड़कर जाना चाहूँ भी तो किसकी शरणमें जाऊँ ? इसलिये उस निष्ठरकी ही पदधूलिको मस्तकपर चढ़ाता हूँ।



#### श्रीहरि:

## समर्पण

#### हे नाथ हे रमानाथ व्रजनाथार्तिनाञ्चन । मग्नमुद्धर गोविन्द गोकुछं वृज्जिनार्णवे॥

प्यारे ! लो, तुम्हारा काम तो पूरा हो गया, किन्तु हृदयमें क्ड्री हलचल पैदा हो गयी । सभी प्रिय बन्धु छोड़कर चले गये । गम्मीरा-मिद्रिसें उन्मत्त हुए चैतन्श्रका चित्र हृदयपटलपर क्यों-का-त्यों ही अङ्कित है । प्यारे ! अत्र क्यतक ऐसा जीवन और वितवाओंगे ! हृदयरमण ! चैनन्यदेवके रुदनमें, उनकी मस्तीमें, उनके विरहमें, उनकी वेकली और वेचैनीमें मेरा कुछ भी साझा नहीं है क्या ! बस, जीवनमें हृदयसे, सबे दिलसे, एक बार जोरोंकी आह निकल जाय, वह यह कि-

#### हा इन्त हा इन्त क्यं न यामि।

'इस ऐसे ग्रुष्क जीवन-भारको कवतक और ढोता रहूँ' तो यह जीवन धन्य हो जाय, प्यारे ! कभी ऐसी आह निकलेगी भी क्या !

वैशास्त्री पूर्णिमाकी सन्ध्या } संवत् १९८९

नुम्हारा ही अकिञ्चन 'प्रभु'





## अन्तिम निवेदन

भ्रमन वनान्ते नवमक्षरीष्र षटपदो गन्धफलीमजिन्नत् । किंत रस्यास च किं न रन्ता 'बळीयसी केवलमीश्वरेच्छा' 1168

(स० र० भां० ९६।५९)

विधिका कैसा विचित्र विधान है, दयानिधिकी गतिको कौन समझ सकता है । 'विश्वमें उनकी इच्छाके बिना पत्ताभी नहीं हिलता' यह कितना ध्रुव सत्य है। जिसे हम करना नहीं चाहते दैव उसे करा लेता है। जो हम करना चाहते हैं, दैवके प्रतिकृष्ठ होनेसे उसे हम नहीं कर सकते। हम एक अदृश्य शक्तिके हाथके खिलौने हैं। तभी तो कहा है बलीयसी केवलमीश्वरेच्छा' अर्थात ईश्वरकी इच्छा ही बड़ी बलवती है।

परसालके विचारोंका स्मरण होता है, कुछ लजा भी आती है और हँसी भी। लजा तो अपनी दुर्बलता और कमजोरीके कारण आती है और हँसी अपने अज्ञानजन्य विचारोंपर । परसाल यही वैशाख-ज्येष्ठका महीना था। गङ्काजीके किनारेकी तप्त बालकामें ठीक-ठीक दोपहरीमें वैदल चलता था । किसी दिन बीस मील तो किसी दिन पञ्चीस मील। प्रात:-

अपननके भीतर नयी-नयी मअरियोंपर झुमते हुए मौरेने चम्पाकी गन्ध न ली ? क्या वह रमणीय न थी या वह भौरा ही रमनेवाला नहीं था? नहीं, जसलमें केवल भगवानकी इच्छा ही प्रवल है।

काल्से बारह बजेतक चलता ही रहा । बारह एक बजे जहाँ भी गाँव मिल गया रोटी माँगी, खायी और फिर चल पड़ा । उन दिनों चलते रहना ही जीवनका व्यापार था । आज तो गङ्गाजीकी उस तस बालकामें होकर बारह बजे नंगे पैरों स्नान करने जाता हूँ, तो कष्ट प्रतीत होता है, किन्तु उन दिनों तो एक धुन सवार थी । धुनमें कष्ट कहाँ ! वहाँ तो लक्ष्यपर पहुँचना ही एकमात्र ध्येय रह जाता है । कष्ट, असुविधाएँ ये सब पीछे ही पड़ी रह जाती हैं । परसाल इन दिनों स्वप्नमें भी विचार नहीं था कि अब इसी स्थितिमें लौटकर फिर इसी जगह गङ्गाकिनारे आना पड़ेगा । मैं अपनेको पूर्ण त्यागका अधिकारी मान बेटा था । सोचता था— 'चलो, पिण्ड कूटा, अब न लिखना पड़ेगा, न पढ़ना । यस—

### श्रीकृष्ण गोविन्द हरे मुशरे हे नाथ नारायण वासुदेव।

यही जीवनभर एकमात्र रट रहेगी। कलमका अब क्या काम ?' कानपुरके समीप नानामक नामक एक स्थानमें पूज्यपद श्रीअनंग- वोधाश्रमजी महाराज मिले। उनसे तीन-चार वर्ष पूर्वका ही परिचय या। तितिश्वाकी तो साक्षात् मूर्ति हैं। मैंने अपने जीवनभरमें इतनी तितिश्वा करनेवाला दूसरा व्यक्ति आजतक नहीं देखा। वे महापुरुप दस-पंद्रह वर्षमें सदा दिगम्बर-वेषमें ही रहते हैं। जाड़ा हो, गर्मी हो, चाहे मूसलाधार जल गिरता हो, वे सदा नंगे ही रहते हैं। माध-पूसके जाड़ेमें गङ्गानीके किनारे कितनी सदीं होती है, इसे गङ्गाकिनारेपर रहनेवाले व्यक्ति ही समझ सकते हैं, परन्तु वहाँ नंगे रहनेवाले व्यक्ति मैंने और भी बहुत-से देखे हैं, किन्तु ये महापुरुप तो ज्येष्ठ-वेशालकी धूपमें बारह बजेसे चार बजेतक गङ्गाजीकी दहकती बालूमें जान-बूझकर पड़े रहते हैं। कोई पुरुष इसका अनुमान भी नहीं लगा सकता। किन्तु यह कविकल्पना योड़े ही है, प्रत्यक्ष बात है। वे महापुरुप कहीं चले थोड़े ही गये हैं, अब भी गङ्गाकिनारे वे कहीं लगी हुई बालूमें ही पड़े होंगे। वे अधिकतर

कानपुर ( या शायद उन्नाव ) के जिलेमें 'बक्सर' नामक ग्राममें कभी कभी दो-चार महीनेके लिये ठहर जाते हैं। नहीं तो काशीसे ऋषिकेशतक गङ्काके किनारे-किनारे ही विचरते रहते हैं। काशीसे आगे नहीं बढते और ऋषिकेश-से जपर नहीं चढते । सहसा पड़े हुए मिल गये ! मुझे टाटकी लँगोटी पहने देखकर हँसने लगे, बोले--'लिखना-पढना बिल्कुल छोड़ दिया न ? अब तो लिखने-पढनेकी कोई वासना नहीं है ?' मैंने कुछ गर्वपूर्ण नम्रताके साथ कहा-- जी नहीं, अब कोई वाञ्छा नहीं । सब फैंक-फाँक आया।' आप हँसने लगे और बोले-प्यह शास्त्र-वासना भी बड़ी प्रवड वासना होती है, इसका छूटना बड़ा कठिन है, चलो, भगवानकी तुम्हारे अपर बड़ी कृपा हुई जो तुम्हारी यह वासना छूट गयी। में चुप रहा । वहीं निश्चय हुआ कि हरिद्वारतक साथ-ही-साथ चर्लेंगे । किन्त हमारा-उनका साथ कैसा ? वे महापुरुष यदि चलें तो एक दिनमें पचास-पचास साठ-साठ मील चले जायँ और न चलें तो दस-दस बीस-बीस दिन एक ही स्थानपर पड़े रहें। चलते समय वे रात्रि, दिन, दोपहरी, वर्षा किसीकी भी परवा नहीं करते थे । अस्त, मैंने कहा-- (जहाँतक चल सकेंगे साथ-साथ चलेंगे ।'

उन महापुरुपके साथ में चलने लगा । उनसे किसी प्रकारका सङ्कोच या भय तो था ही नहीं । जिस प्रकार निर्भीक पुत्र अपने सरल पितासे सभी बातें बिना किसी सङ्कोचके करता है, उसी प्रकार उनसे बातें होतीं । उनके जीवनमें सचमुच मस्ती थी । मुझसे वे अनुमानसे दुगुने लंगे होंगे । लंबा और इकहरा पतला शरीर था, चिरकालकी घोर तितिक्षाके कारण उनके शरीरका चर्म जंगली भेंसेके समान काला और मोटा पड़ गया था, दूरसे देखनेसे विस्कुल प्रेतसे प्रतीत होते । जब वे अपने सम्पूर्ण शरीरमें गङ्कारज लगेट लेते तब तो उनके देव होनेमें किसीको सन्देह ही न रहता । गङ्कारजीकी धाराको छोड़कर वे पराभर भी

नहीं जाते थे । विल्कुल तीरपर ही कोई गाँव मिल जाय तो भिक्षा कर ली, नहीं तो हरि-इन्छा । माताके दर्शनीं से वे अपनेको विद्वात रखना नहीं चाहते थे। विरक्ती मस्ती ही तो ठहरी । दिनमें बीसों बार गङ्गाजी-को पार करते। कभी इस पारपर चलने लगते तो कभी उस पार पहुँच जाते । गर्भियोंमें प्रायः सर्वत्र ही गङ्जाजी पार उतरनेयोग्य हो जाती हैं। वे घाट-कुघाटकी कुछ भी परवा नहीं करते; जहाँ मौज आयी वहीं पार हो गये। भय तो उन्हें होना ही किसका था। मैं भी उनका अनुकरण और अनुसरण करने लगा । एक स्थानपर पार उत्तर रहे थे, उनके पास तो कुछ वस्त्र या पात्र था ही नहीं। जल्दीसे पार हो गये। मेरे पास जलपात्र या, लँगोटी थी और एक टाटकी चादर थी। जल अधिक था, मेरी लँगोटी आदि भीग गयी। वे महापुरुष हँसकर बोले- अहसचारी ! इस लँगोटीकी भी इछत ही है, इसे भी फेंक दो।' बस, इतना सुनना था, कि मैंने लँगोटी फैंक दी। चदरा फेंक दिया और कमण्डल भी इधर-उधर लढकने लगा। उस समय अपनेको दिगम्बर-वेषमें देखकर मुझे वडा ही आनन्द आया। वे महापुरुष जोरोंसे हँसते हुए कहने लगे -- 'अभी नहीं भाई! अभी नहीं। अभी तो इतने वस्त्र ठीक ही हैं। जब लँगोटी छोडनेका समय आवेगा, तब मैं बताऊँगा ।' मैंने भी कुछ बिल्कल छोडनेकी इच्छासे लँगोटी नहीं फेंकी थी, उनकी आज्ञा पाते ही लँगोटी पहन ली।

इस बातका करु अनुभव मुझे वहीं हुआ कि शरीरका प्रारब्ध महापुरुषोंको भी नहीं छोड़ता । शारीरिक दुःख-सुख सभीको भोगने पड़ते हैं, किन्तु भगवत्परायण विज्ञानी पुरुष उन्हें अपनेमें नहीं समझता । वह द्रष्टाकी भाँति दूर खड़ा होकर दुःख-सुखको देखता रहता है । इतने बड़े तितिक्षु महापुरुषको भी शारीरिक पीड़ा बेचैन बनाये हुए थी । उनके आधे मस्तकमें घोर दर्द हो रहा था, उनकी पीड़ा अध्या थी, किन्दु वे उसे बड़े साहछके साथ सहन कर रहे थे । मुझे पेटकी भय इर

पीड़ा प्रायः होती है, उसी अनुमवके आधारपर में कह स्करत हूँ कि उनकी पीड़ा बड़ी ही भयड़्कर थी, वे उसके कारण बेचैन थे। उन्हें कहीं लक्ष्य बनाकर जाना-आना तो था ही नहीं। उनकी मौज आती फिर पीछे छौट जाते। मेरा तो लक्ष्य अति शीघ श्रीबदरीनारायण पहुँचना था, अतः वे महात्मा एक स्थानपर डट गये। मैं रामपालजीके साथ उनकी चरण-वन्दना करके आगे चल पड़ा। मैं उनके दुःखको किसी प्रकार बटा ही नहीं सकता था, जानेकी शीघताके कारण मैं उनके साथके लिये नहीं एक सका।

रास्तेमें में सोचता था—'ये महापुरुष कहते हैं, अभी नहीं, अभी कुछ देरी है। मुझे अब क्या देरी है। नीचे कुछ लोगोंका सङ्कोच अवस्य है। पहाइपर आप-से-आप लॅंगोटी उत्तर पड़ेगी, फिर चेष्टा नहीं करूँगा। कौन जानता था किलॅंगोटीके साथ कम्बल और विछोना-ओदना भीरखना पड़ेगा।

पूज्यपाद श्रीउडियाबाबा उन दिनों कासगंजमें पधारे हुए थे। सोरोंसे हम गङ्गाकिनारा छोड़कर उनके दर्शनोंके लिये गये। परम वात्सस्य-स्नेह प्रकट करते हुए रामपालजीसे मेरी सभी छोटी-बड़ी बातें पूछीं, मेरे पैरोंमें बड़ी-बड़ी बिवाइयोंको देखकर उनका नवनीतके समान क्लिम्य हुदय वात्सस्य-स्नेहके कारण द्रवीभृत होने लगा। उन्होंने अत्यन्त ही स्नेहसे कहा—'भैया! इतनी तितिक्षा ठीक नहीं। योड़ा कम चला करो।' किन्तु में तो इसे तितिक्षा समझता ही नहीं था। श्रीष्ट-से-शीष्ट श्रीबदरीनारायण पहुँचना ही मेरा लक्ष्य था। उन दिनों "कृष्याण" का श्रीकृष्णाङ्क निकलनेवाला था। महाराज उसके लिये माँगे गये लेखोंकी विषय-सूची पढ़वा रहे थे। बीचमें ही आप कहने लगे—'अमुक विषयपर तो ब्रह्मचारीजी बड़ा अच्छा लिखते।'

किसी सराङ्की बन्धुने कहा—'ब्रह्मचारीजीने तो कलमसे लिखना अब छोड़ ही दिया है।' महाराजने सरलताके साथ कहा— भैया ! अभी क्या पता। हाँ, इस समय तो छोड़ ही दिया है, भविष्यकी भगवान् जानें।'

इसमे मुझे कुछ-कुछ भय-सा हुआ 'क्या सचमुच मुझे फिर लौटकर लिखना पढ़ना पड़ेगा। महापुरुषोंके वाक्य अन्यया योड़े ही होते हैं। श्रावणमें ही मुझे पहाइसे लौटकर यहाँ आना पड़ा और जो कुछ हुआ वह पाठकोंके सम्मुख है। मार्गशीर्षकी पूर्णिमाको श्रीचैतन्य-चिरतावलीका लिखना प्रारम्भ किया और आज वैशाखी पूर्णिमाको इसकी पिरसमाप्ति हो गयी। इसके बीचमें जो शारीरिक क्लेश हुए उनका उछेल करना विषयान्तर हो जायगा। और पाठकोंको उससे कोई विशेष प्रयोजन भी नहीं यह तो मेरा निजी रोना है।

मुझे न अपने इस नीचे छीटनेका दुःख है और न मेरे पहलं लक्ष्यमें किसी प्रकारका परिवर्तन ही हुआ है। इस वातको अब भी में मानता हूँ कि बिना सर्वस्व त्याग किये श्रीकृष्ण प्रेमकी प्राप्ति बहुत किटन ही नहीं, किन्तु असम्भव है। और त्यागमय जीवन वितानेके छिये (१) भक्त और भगवछी छाओंका श्रवण, (२) नामजप और (१) महात्माओंका पादोदक पान —ये तीन ही प्रधान और सर्वश्रेष्ठ साधन हैं। जिसे भगवान् के किसी भी नाममें श्रद्धा नहीं, जिसे भगवान् और मक्तोंकी छीठाओंके श्रवणमें आनन्द नहीं आता और जो महात्माओंकी चरण धू छिको मस्तक-पर चढ़ाने तथा उनके पादोदक पान करनेमें सङ्कोच करता है, वह कभी भी श्रीकृष्ण-प्रेम-प्राप्तिका अधिकारी नहीं हो सकता। इन साधनोंके ही द्वारा त्यागमय जीवन अपने-आप बन जाता है और त्यागमय जीवन होनेपर श्रीकृष्ण-प्रेम-प्राप्ति हो जाना अनिवार्य ही है। श्रीकृष्ण न जाने क्यों हृदयमें अकेले ही रहना अधिक पसंद करते हैं। जिस हृदयमें शंसारी प्रिय पदाधंके प्रति परिप्रहंक भाव हैं, जहाँ विपय-मुखकी वासनाएँ

विराजमान हैं, जहाँ संसारी द्रव्य संग्रह करनेकी इच्छा है, श्रीकृष्ण उस स्थानसे दूर भाग जाते हैं। उस कृपालु कृष्णने कहा- अभी तुम्हें और साधना करनी होगी, साधन करो, भक्तोंका पादोदक पान करो, श्रीमद्भागवतका श्रवण करो, भक्तोंके चरित्र सनो, तब हम्हें मेरी उपलब्ध हो सकेगी ।' क्या करता ? किसीको स्त्री-पुत्रोंका, किसीको धनका, किसीको तप-वैराग्यका और किसीको विद्याका सहारा होता है, किन्तु यहाँ तो इनमेंसे कोई भी वस्तु अपने पात नहीं है। यदि थोड़ा-बहुत कुछ सहारा कहिये, विश्वास समझिये उसी गिरिधर गोपालका है। दूसरा कौन इस उभयभ्रष्ट व्यक्तिका सहारा दे सकता है। उस क्रपाल कृष्णने अपार कृपा की । यहाँ लाकर पटक दिया । साधु-सङ्गका सुयोग प्राप्त कराया, चैतन्य-चरित्र लिखायाः अपना सयश सनवाया और गङ्गामाताका नित्यप्रतिका 'दरस-परस अरु मजन पान' प्रदान किया। वे चाहते तो विषयोंमें भी लाकर पटक देते, किन्तु व दयामय बड़े ही कृपाल हैं। निर्वर्टोंकी वे स्वयं ही सहायता करते हैं। किन्तु निर्वर्ट भी सचा और सरल होना चाहिये, जिसे दूसरेका सहारा ही न हो, यहाँ तो इतनी सचाई और सरलता प्रतीत नहीं होती, फिर भी वे अपनी असीम क्रपा प्रदर्शित करते हैं। यह उनकी स्वाभाविक भक्तवत्सलता ही है।

इन पाँच महीनोंमें निरन्तर चैतन्य-चिरत्रोंका चिन्तन होता रहा । उठतं-चैठते, सोते-जागते, नहातं-घोते, खाते-पीते, भजन-ध्यान, पाठ-पूजा और जप करते सब समय चैतन्य ही साथ बने रहे । मैंने उन्हें राची-माताकी गोदमें बालकरूपसे देखा और गम्भीरा मन्दिरमें राते हुए भी उनके दर्शन किये । प्यारे सखाकी तरह छायाकी तरह वे सदा मेरे साथ ही बने रहे । मैंने उन्हें खेलते देखा, पढ़ते देखा, पढ़ाते देखा, गया जाते देखा, आते देखा, राते-चिह्नाते देखा, स्क्कीवर्गन करते देखा, भावावेशमें देखा, भन्तोंकी पूजा प्रहण करते देखा, उन्मादी देखा, विश्वमावस्थामें देखा,

ग्रह त्याग करते देखा, संन्यास होते हुए देखा, पुरी जाते हुए देखा, कार्वभौमका उद्धार करते देखाः दक्षिणके तीर्थोमें भ्रमण करते देखाः रामानन्दजीके साथ कथोपकथन करते देखा, तीर्थ-यात्रा करते देखा, पुनः पुरीमें छौटते हुए देखा, भक्तोंसे बातें करते देखा, उनके यहाँ भिक्षा करते देखा, रथके आगे हाथ उठा-उठाकर नृत्य करते देखा, त्रतापबद्ररायको प्रेम प्रदान करते हुए देखा, लीला करते देखा, नाचते हए देखा, भक्तोंके साथ रोते हुए देखा, वृन्दावन जाते हुए देखा, शान्तिपुरमें अद्वैताचार्यके घर रहते हुए देखा, विष्णुप्रियाजीको पादुका प्रदान करते हुए देखाः रूप-सनातनसे बातें करते देखाः छौटते देखाः फिर वन-पथसे वृन्दावनकी ओर जाते देखा, काशीमें देखा, प्रयागमें देखा, वृन्दावनमें देखा, आते हुए देखा, श्रीमदवल्लभाचार्यके साथ प्रेमवार्ता करते देखा, संन्यास-वेषधारी रूपको उपदेश देते देखा, काशीमें अत्यन्त नम्र हुए संन्यासी-सभामें उनकी मनमोहिनी सरल बार्ते सुनी । वहाँ उन्हें परम विनयीकी भाँति सरल और सीधे संन्यासीके रूपमें देखा? वहाँसे चलते हुए उनके साय-ही साथ पुरीमें आया । पुरीमें उनकी जिस-जिस भक्तरे भेंट हुई, जिस-जिससे उन्होंने बातें की मैं एक तटस्थ व्यक्ति-की भाँति दूर खड़ा हुआ उनकी बातें सुनता रहा। निरन्तर महाप्रभुके साथ रहनेसे मैं उनके सभी भक्तोंसे भलीभाँति परिचित हो गया। वे कैसे बातें करते थे, प्रभु उन्हें कैसे उत्तर देते थे, बात करते समय भक्तोंकी कैसी चेष्टा हो जाती थी, प्रभु-प्रेमके आवेशमें कैसी भङ्की बनाकर बातें करते थे, इन बार्तोको मैंने अपने सम्मख ही प्रत्यक्ष रीतिसे देखा। अवधृत नित्यानन्द, राय रामानन्द, सार्वभौम भट्टाचार्य, खरूप गोस्वामी, जगदानन्द पण्डितः वक्रेश्वर पण्डितः हरिदासः रूपः सनातनः जीवः गोपालभट्टः, रघुनाथदास तथा अन्यान्य जितने भी पृथक् पृथक् स्थानींके भक्त हैं, उन सबसे ही प्रगाद परिचय हो गया । उपर्युक्त महानुभावोंमें- से अब भी कोई आ जाय तो मुझे वे चिरपरिचित-से ही प्रतीत होंगे। यह मैं कुछ अभिमानकी नीयतसे नहीं, सत्य-सत्य घटना कह रहा हूँ कि लिखते समय मुझे कुछ भी पता नहीं रहता था कि मैं क्या लिख रहा हूँ और कहाँ लिख रहा हूँ ? हाथ कुछ लिखता जाता था, मैं प्रत्यक्ष उस घटनाको अपनी आँखोंके सामने होती हुई-सी देखता था, क्या लिखा गया और क्या नहीं लिखा गया, इसका मुझे कुछ भी पता नहीं चलता। मानो कोई लिखनेवाला व्यक्ति और ही है और मैं तो उन लीलाओंका द्रष्टामात्र हूँ । चैतन्य मुझे जानते हैं, वे मझे कहीं भी साथ ले जानेमें आपत्ति नहीं करते। यही नहीं किन्त वे मुझे सदा अपने साथ रखते हैं और मैं उनसे छिपकर उनकी सभी बातें देख रहा हूँ यही भाव मेरा रहता । यह प्रन्थ इतनी जल्दी कैसे लिखा गया, इसका मुझे स्वयं पता नहीं। क्या लिखा गया, इसे तो मैं जब प्रन्थ छपकर मेरे पास आ जायगा तब पाठककी हैसियतसे पढकर बता सकुँगा। अबतक तो लिखते समय यही प्रतीत हुआ कि कोई लिखवा रहा है, हाथ लिख रहा है, मैं उस घटनाका आनन्द लट रहा हँ। रात्रिमें लिले हुएकी जो कथा सुनाते उसमें मेरी दृष्टि 'एक भापा-संशोधक' व्यक्तिकी-सी रहती, मानो किसीकी लिखी हुई भाषाको संशोधन कर रहा हैं। 'का' की जगह 'की' क्यों कर दी। यहाँ यह विभक्ति उपयुक्त नहीं, अमुक शब्द छूट गया। वस इतना ही विचार रहता । इसलिये क्या लिखा गया इसे मैं नहीं जानता । पुस्तक छपकर आवेगी, तो वह जितनी ही पाठकोंको नयी होगी उतनी ही मेरे लिये भी । मैं भी उसे पढ़कर मनन करूँगा ।

यह मैं फिर स्पष्ट बताये देता हूँ कि केवल 'चेतन्यमागवत' और 'चेतन्यचिरतामृत' से केवल इसकी क्यानक घटनाएँ ही ली गयी हैं) बाकी तो यह नानापुराणिनगमागमसम्मत जो सान है उसीके आधारपर लिखी गयी है। 'अमियनिमाईचिरत' की मैंने केवल सुचीभर देखी

चै० च० ख० ५-----------

है। मेंने उसे बिल्कुल पढ़ा ही नहीं। तब मैं कैसे कहूँ कि उसमें क्या है। घटना तो उन्होंने भी इन्हीं मन्योंसे ली होगी और क्या है। इसका मुझे कुछ पता नहीं। ' 'चैतन्यमंगल' भावुक भक्तोंकी चीज है। इसलिये मुझ-जैसे ग्रुष्क-चिरतलेखकोंके वह कामकी विशेष नहीं है। इसलिये उसकी घटनाओंका आश्रय बहुत ही कम लिया गया है। घटना-क्रम देखनेके लिये पुस्तकें पढ़ता नहीं तो दिन-रात चिन्तनमें ही बीतता।

पहले इच्छा थी चैतन्यसम्प्रदायके सिद्धान्तोंका विस्तारके साथ वर्णन करें, चैतन्यजीवनसे क्या सीखना चाहिये, इस बातको भूमिकामें बताऊँ तथा अन्यान्य वहुत-सी वातोंका बड़ी भूमिकामें उल्लेख करूँ, िकन्सु अब सोचा—'इन बातोंका चैतन्यचिरित्रसे क्या सम्बन्ध शुत्रम यथा- हाक्त जैसे वे करावें घटनाओंका उल्लेख कर दो। पाठक स्वयं ही निर्णय कर लेंगे।' यही बात मुझे उचित भी प्रतीत हुई। इसल्यि इन बातोंका भूमिकामें उल्लेख नहीं किया। चैतन्य-चिरत्रसे हमें क्या सीखना चाहिये, चैतन्यदेवके भाव कैसे थे, उनका जीवन कितना विद्युद्ध, प्रेममय, विरहमय और मस्तीमय या इन सभी बातोंको पाठक इस सम्पूर्ण पुस्तकको पढ़कर स्वयं ही समझनेकी चेष्ठा करें। लेखककी बुद्धिके ही ऊपर अवलम्यित न रहें।

एक निवेदन उन परम पूज्य साम्प्रदायिक भक्तोंके श्रीचरणोंमें और करना है, जो श्रीचैतन्यदेवको साक्षात् श्रीकृष्ण और अवतारी समझकर मानते और पूजते हैं। उन परम श्रद्धास्पद महानुभावोंके पूज्य पादोंमें इतना ही निवेदन है कि इस पुस्तकमें कहीं भी इस बातकी चेष्टा नहीं की गयी कि उनकी मान्यतामें व्याघात हो किन्तु यह बात श्रुव सत्य है, कि यह चित्र भक्त गौराङ्गका है, भगवान् गौराङ्गका नहीं और परम भागवत भक्त ईश्वरका ही स्वरूप है, उसमें और ईश्वरमें कोई अन्तर नहीं। अत: वे भाई मेरे उत्पर कोप न करें। वे यही समझें कि यह पुस्तक अधूरी ही है, चैतन्यदेवने भक्तवेद्य तो धारण किया ही या। भक्त वनकर ही उन्होंने लीला की थी। वस, इतना ही वे इस पुस्तकमें समझें। वि शाक्षात् परब्रह्म पूर्ण पुरुषोत्तम' थे इस वातका इस पुस्तकमें कहीं खण्डन नहीं किया गया है. साथ ही इसे सिद्ध करनेकी चेष्टा भी नहीं की गयी है। लेलक इससे एकदम तटस्थ ही रहा है। यह प्रन्य साम्प्रदायिक प्रचारकी दृष्टिसे लिखा भी नहीं गया है। साम्प्रदायिक भावोंका प्रचार करनेवाले तो यहुत-से ग्रन्थ हैं, यह तो चेतन्यदेवको भक्त मानकर उनके त्याम, चैराग्य और प्रेमके भावोंको सार्वदेशिक बनानेकी नीयतसे लिखा गया है। 'चैतन्य-चरितावली' के चैतन्य किसी एक ही देश, एक ही सम्प्रदाय और एक ही भावके लोगोंके न होकर वे सार्वदेशिक हैं। उनके ऊपर सभीका समान अधिकार है, इसल्ये साम्प्रदायिक बन्धु मेरी इस पृष्टताको क्षमा करें।

मुझमें न तो विद्या है, न बुद्धि, चैतन्य-चरित्र लिखनेके लिये जितनी क्षमता, दक्षता, पटुता, सचरित्रता, एकनिष्ठा, सहनशीलता, भिक्ति, श्रद्धा और प्रेमकी आवश्यकता है, उसका शतांश भी मैं अपनेमें नहीं पाता । फिर भी इस कार्यको करानेके लिये मुझे ही निमित्त बनाया गया है, वह उस काले चैतन्यकी इच्छा। वह तो मूकको भी वाचाल बना सकता है और पहुसे भी पर्वतलङ्कन करा सकता है। इसलिये अपने सभी प्रेमी बन्धुओंसे मेरी यही प्रार्थना है कि वे मेरे कुलशिल, विद्या-बुद्धिकी ओर ध्यान न दें। वे चैतन्यरूपी मधुर मधुके रसास्वादनसे ही अपनी रसनाको आनन्दसय बनावें।

श्रीस्वामी विष्णुपुरी नामक एक परमहंसजीने श्रीमद्भागवतसे कुछ सुन्दर-सुन्दर श्रोकोंको चुनकर 'भक्तिरत्नावली' नामक एक पुस्तक बनायी है। उसके अन्तमें उन्होंने जो श्रोक लिखा है उसे ही लिखकर मैं इस अन्तिम वक्तव्यको समाप्त करता हूँ—

एतस्यामद्दमस्यबुद्धिविभवोऽप्येकोऽपि कुन्न भुव मध्ये भक्तजनस्य मे कृतिरियं न स्यादवज्ञास्यदम् । किंविचाः शरघाः किमुज्ज्वरुकुः किंपौरुषाः किंगुणा-स्तत् किं सुन्दरमादरेण रसिकैनोपीयते तन्मधु ॥

'यदापि मुझ बुिंदिहीन व्यक्तिमें एक भी गुण नहीं है, तो भी मैं रितिक भक्तों के बीचमें अवज्ञाको प्राप्त न हो सकूँगा। मधुर रसके उपासक भक्त तो मीठेके लोखप होते हैं, वह मिठाम किसके द्वारा लाया गया है, इसकी वे कुछ भी परवा नहीं करते। मधुकी मक्खीमें विद्या नहीं है, उसका उज्ज्वल कुलमें जन्म भी नहीं हुआ है, वह नन्ही-सी मृक्खी स्वयं पुरुषार्थ करके मधु बनानेमें भी असमर्थ है, उसमें स्वयं कोई गुण भी नहीं। किन्तु वह छोटे-बड़े हजारों पृष्पोंसे योड़ा-थोड़ा मधु लाकर उसे छत्ते- में इकद्वा कर देती है। लोग फूलोंका नाम भूलकर उसे मिक्खयोंका मधु कहने लगते हैं। उनके इन अवगुणोंके कारण, रिक्किन क्या उस सुन्दर मधुका अनादर कर देते हैं? नहीं, वे उसे आदरके साथ सेवन करते हैं। यही विनय इस धुद्र दीन-हीन-कंगाल लेखककी भी है। इति शम्।

श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! मुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

श्रीहरिबाबाका बाँध गँवा (बदायूँ) वैशासी पूर्णिमाका प्रातःकाल सं० १९८९

भक्तचरणदासानुदास प्रभुदत्त ब्रह्मचारी





श्रीचैतन्य अथाह सागरके जलमें कूद पड़े

#### श्रीहरिः

## छोटे हरिदासको स्त्री-दर्शनका दण्ड

निष्कञ्चनस्य भगवद्भजनोन्मुखस्य पारं परं जिगमिषोर्भवसागरस्य । संदर्शनं विषयिणामध योषिताञ्च हा हन्त ! हन्त ! विषमक्षणतोऽप्यसाधु ॥%

( श्रीचैतन्यचन्द्रोदयना० ८ । २४ )

सनमुच संसारके आदिसे सभी महापुरुष एक स्वरसे निष्कञ्चन, भगवद्भक्त अथवा ज्ञाननिष्ठ वैरागीके लिये कामिनी और काञ्चन—इन दोनों वस्सुओंको विष बताते आये हैं। उन महापुरुषोंने संसारके सभी प्रिय लगनेवाले पदार्थोंका वर्गीकरण करके समस्त विषय-सुखोंका समावेश इन दो ही शब्दोंमें कर दिया है। जो इन दोनोंसे बच गया वह इस अगाध समुद्रके परले पार पहुँच गया, और जो इनमें फँस गया वह

#### महाप्रभु चैतन्यदेव सार्वभौम भट्टाचार्यसे कहते हैं—

खेदके साथ कहना पड़ता है कि जो लोग इस असार संसाररूपी समुद्रके उस पार जाना चाहते हैं और जिनका भगवान्के भजनकी ओर झुकाब हो चला है, पेसे निष्किञ्चन भगवद्भक्तके लिये लियों और विषयी पुरुषोंका स्वेच्छासे दर्शन करना विष खा लेनेसे भी तुरा है अर्थाद कियों और विषयी लोगोंके संसर्गकी अपेक्षा विष खाकर मर जाना सर्वश्रेष्ठ है।

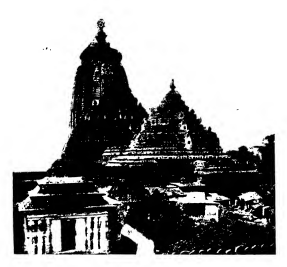
मॅझधारमें डुविकयां खाता विलविलाता रहा । कवीरदासने क्या ही सुन्दर कहा है—

> चलन चलन सब कोइ कहे, बिरला पहुँचे कोय। एक 'कनक' अरु 'कामिनी', घाटी दुरलभ दोय॥

यथार्थमें इन दो घाटियोंका पार करना अत्यन्त ही कठिन है। इसीलिये महापुरुष म्वयं इनसे पृथक् रहकर अपने अनुयायियोंको कहकर, लिखकर, प्रसन्न होकर, नाराज होकर तथा माँति-माँतिसे तुमा-फिराकर इन्हीं दो वस्तुओंसे पृथक् रहनेका उपदेश देते हैं। त्याग और वैराग्यके साकार म्वरूप महाप्रभु चैतन्यदेवजी भी अपने बिरक्त भक्तोंको सदा इनसे वचे रहनेका उपदेश करते और स्वयं भी उनपर कड़ी दृष्टि रग्वते । तभी तो आज त्यागिशरोमणि श्रीगौरका यशसौरभ दिशा-विदिशाओंमें व्याप्त हो रहा है । वजभूमिमें असंख्यों स्थान महाप्रभुके अनुयायियोंके त्याग-बेराग्यका अभीतक स्मरण दिला रहे हैं।

पाठक महात्मा हरिदासजीके नामसे तो परिचित ही होंगे । हिरदासजी वयोबृद्ध थे और सदा नाम-जप ही किया करते थे। इनके अतिरिक्त एक दूसरे कीर्तिनिया हरिदास और थे। वे हरिदासजीसे अवस्थामें बहुत छोटे थे, गृहत्यागी थे और महाप्रभुको सदा अपने सुमधुर स्वरसे संकीर्तन सुनाया करते थे। भक्तोंमें वे 'छोटे हरिदास' के नामसे प्रसिद्ध थे। वे पुरीमें ही प्रभुके पास रहकर भजन-सङ्कीर्तन किया करते थे।

प्रभुके समीप बहुत-से विरक्त भक्त पृथक्-पृथक् स्थानोंमें रहते थे। वे सभी भक्तिके कारण कभी-कभी प्रभुको अपने स्थानपर बुलाकर भिक्षा कराया करते थे। भक्तवस्तल गौर उनकी प्रसन्नताके निमित्त उनके यहाँ चले आते थे और उनके भोजनकी प्रशंसा करते हुए भिक्षा भी पा लेते



श्रीजगन्नाथजीका मन्दिर

थे। वर्हापर भगवानाचार्य नामके एक विरक्त पण्डित निवास करते थे, उनके पिता सतानन्दलाँ घोर संसारी पुरुष थे, उनके छोटे भाईका नाम था गोपाल भट्टाचार्य । गोपाल श्रीकाशीजींचे वेदान्त पढ़कर आया था, उसकी बहुत इच्छा थी कि मैं प्रभुको अपना पढ़ा हुआ शारीरकभाष्य सुनाऊँ, किन्तु वहाँ तो सब श्रीकृष्णकथाके श्रोता थे। जिसे जगतका प्रपन्न समझना हो और जीव-ब्रह्मकी एकताका निर्णय करना हो: इक्टिंग्समाप्य सुने अथवा पढ़े। जहाँ श्रीकृष्णप्रेमको ही जीवनका एकमात्र ध्येय माननेवाले पुरुष हैं, जहाँ भेदाभेदको अचिन्स्य यताकर उससे उदासीन रहकर श्रीकृष्णकथाको ही प्रधानता दी जाती है, वहाँ पदायाँके सिद्धिके प्रसङ्गको सुनना कोई क्यों पसंद करेगा ? अतः स्वरूप गोस्वामीके कहनेसे वे भट्टाचार्य महाश्य अपने वेदान्तज्ञानको ज्यों-का-स्यों ही लेकर अपने निवासस्थानको लौट गये। आचार्य भगवानजी वहीं पुरीमें रह गये। उनकी स्वरूप दामोदरजीसे बड़ी धनिव्रता थी। वे बीच-बीचमें कभी-कभी प्रभुका निमन्त्रण करके उन्हें भिक्षा कराया करते थे।

जगन्नाथजीमें बने-बनाये पदायोंका भोग लगता है और भगवान्-के महाप्रसादको दूकानदार बेचते भी हैं। किन्तु जो चावल बिना सिद्ध किये कच्चे ही भगवान्को अर्पण किये जाते हैं, उन्हें 'प्रसादी' या 'अमानी' अन्न कहते हैं, उसका घरपर ही लोग भात बना लेते हैं। भगवानजीने घरपर ही प्रभुके लिये भात बनानेका निश्चय किया।

पाठकोंको सम्भवतः शिखि माहितीका नाम स्मरण होगा, वे श्री-जगन्नाथजीके मन्दिरमें हिसाब-िकताब लिखनेका काम करते थे, उनके मुरारी नामका एक छोटा भाई और माधवी नामकी एक बहिन थी। दक्षिणकी यात्रासे लौटनेपर सार्वभौम मदाचार्यने इन तीनों भाई-बहिनोंका प्रभुसे परिचय कराया था। ये तीनों ही श्रीकृष्णभक्त थे और परस्पर बड़ा ही स्तेह रखते थे। माधवी दासी परम तपस्विनी और सदाचारिणी थी। इन तीनोंका ही महाप्रभुके चरणोंमें दृद अनुराग था। महाप्रभु माधवी दासीकी गणना राधाजीके गणोंमें करते थे। उन दिनों राधाजीके गणोंमें साटे तीन पात्रोंकी गणना थी—(१) स्वरूप-दामोदर, (२) राय रामानन्द, (३) शिखि माहिती और आधे पात्रमें माधवीदेवीकी गणना थी,। इन तीनोंका महाप्रभुके प्रति अत्यन्त ही मधुर श्रीमतीजीका-सा सरस भाव था।

भगवानाचार्यजीने प्रभुके निमन्त्रणके लिये बहुत बिद्या महीन शुक्क चावल लानेके लिये छोटे हरिदासजीसे कहा । छोटे हरिदासजी माधवी दासीके घरमें भीतर चले गये और भीतर जाकर उनसे चावल मॉगकर ले आये । आचार्यने विधिपूर्वक चावल बनाये । कई प्रकारके शाक, दाल, पना तथा और भी कई प्रकारकी चीजें उन्होंने प्रभुके निमित्त बनायीं । नियत समयपर प्रभु स्वयं आ गये । आचार्यने इनके पैर धोये और सुन्दर-स्वच्छ आसनपर बैटाकर उनके सामने भिक्षा परोसी । सुगन्धियुक्त बिद्या चावलोंको देखकर प्रभुने पूछा—'भगवान ! ये ऐसे सुन्दर चावल कहाँसे मँगाये !'

सरलताके साथ भगवानजीने कहा—'प्रभो ! माधवीदेवीके यहाँसे मँगाये हैं।'

सुनते ही महाप्रभुके भावमें एक प्रकारका विचित्र परिवर्तन-सा हो गया । उन्होंने गम्भीरताके साथ पूछा—'माधवीके यहाँसे लेने कौन गया था?'

उसी प्रकार उन्होंने उत्तर दिया—'प्रमो ! छोटे हरिदास गये थे।' यह सुनकर महाप्रभु चुप हो गये और मन-ही-मन कुछ सोचने लगे। पता नहीं वे हरिदासजीकी किस बातसे पहलेसे ही असन्तुष्ट थे। उनका नाम सुनते ही वे भिक्षांसे उदासीन-से हो गये। फिर कुछ सोचकर उन्होंने भगवान्के प्रसादको प्रणाम किया और अनिच्छापूर्वक कुछ योड़ा-बहुत प्रसाद पा लिया। आज वे प्रसाद पाते समय सदाकी भाँति प्रसक्त नहीं दीखते थे, उनके हृदयमें किसी गहन विषयपर हन्द्व- युद्ध हो रहा था। मिक्षा पाकर वे सीधे अपने स्थानपर आ गये। आते ही उन्होंने अपने निजी सेवक गोविन्दको बुलाया। हाथ जोड़े हुए गोविन्द प्रभुके सम्मुख उपस्थित हुआ। उसे देखते ही प्रमु रोपके स्वरमें कुछ दृदतांके साथ बोले—'देखना, आजसे छोटा हरिदास हमारे यहाँ कमी न आने पावेगा। यदि उसने भूलमें भी हमारे दरवाजमें प्रवेश किया तो फिर हम बहुत अधिक असन्तुष्ट होंगे। मेरी इस बातका घ्यान रखना और दृदतांके साथ इसका पालन करना।'

गोविन्द सुनते ही सन्न रह गया। वह प्रभुकी इस आजाका कुछ भी अर्थ न समझ सका। धीरे-धीरे वह प्रभुके पाससे उठकर स्वरूप गोस्वामीके पास चला गया। उसने सभी बृत्तान्त उनसे कह सुनाया। सभी प्रभुकी इस भीषण आजाको सुनकर चिकत हो गये। प्रभु तो ऐसी आजा कभी नहीं देते थे। वे तो पतितोंसे भी प्रेम करते थे, आज यह बात क्या हुई। वे लोग दौड़े दौड़े हरिदासके पास गये और उसे सब सुनाकर पूछने लगे—'द्युमने ऐसा कोई अपराध तो नहीं कर डाला जिससे प्रभु इतने कुद हो गये?' इस बातके सुनते ही छोटे हरिदासका मुख सफेद पड़ गया। उसके होश-इवास उड़ गये। अस्यन्त ही दुःख और पश्चात्तापके स्वरमें उसने कहा—'और तो मैंने कोई अपराध किया नहीं, हाँ, भगवानाचार्यके कहनेसे माधवी दासीके घरसे मैं योड़े-से चावलींकी मिक्षा अवस्य माँग लाया था।'

सभी भक्त समझ गये कि इस बातके अंदर अवस्य ही कोई गुप्त रहस्य है। प्रशु इसीके द्वारा भक्तोंको त्याग-वैराग्यकी कठोरता समझाना चाहते हैं। सभी मिलकर प्रभुके पास गये और प्रभुके पैर पकड़कर प्रार्थना करने लगे—'प्रभो ! हरिदास अपने अपराधके लिये हृदयसे अत्यन्त ही दुखी हैं। उन्हें क्षमा मिलनी चाहिये। भविष्यमें उनसे ऐसी भूल कभी न होगी। उन्हें दर्शनोंसे बिखत न रखिये।'

प्रभुने उसी प्रकार कठोरताके स्वरमें कहा—'तुमलोग अब इस सम्बन्धमें मुझसे कुछ भी न कहो। में ऐसे आदमीका मुख भी देखना नहीं चाहता जो वैरागीका वेप बनाकर स्त्रियोंसे सम्माषण करता है।'

अत्यन्त ही दीनताके साथ खरूप गोखामीने कहा—'प्रभो ! उनसे भूल हो गयी, फिर माधवीदेवी तो परम साध्वी भगवृद्धक्तिपरायणा देवी हैं, उनके दर्शनोंके अपराधके ऊपर इतना कठोर दण्ड न देना चाहिये।'

प्रभुने दृदतांक साथ कहा— 'चाहे कोई भी क्यों न हो! स्त्रियांसे बात करनेकी आदत पड़ना ही विरक्त साधुके लिये ठीक नहीं। शास्त्रोंमें तो यहांतक कहा है कि अपनी सगी माता, बिहन और युवती लड़कींसे भी एकान्तमें बातें न करनी चाहिये। ये इन्द्रियाँ इतनी प्रवल होती हैं कि अच्छे-अच्छे विद्वानोंका मन भी अपनी ओर आकर्षित कर लेती हैं। प्रभुका ऐसा दृद निश्चय देखकर और उनके स्वरमें दृदता देखकर फिर किसीको कुछ कहनेका साइस नहीं हुआ।

हरिदासजीने जब सुना कि प्रभु किसी भी तरह क्षमा करनेके िये राजी नहीं हैं, तब तो उन्होंने अन-जल विस्कुल छोड़ दिया। उन्हें तीन दिन बिना अन-जलके हो गये, किन्तु प्रभु अपने निश्चयसे तिलभर भी न डिगे। तब तो स्वरूप गोस्वामीजीको बड़ी चिन्ता हुई। प्रभुके पास रहनेवाले सभी विरक्त भक्त डरने लगे। उन्होंने नेत्रोंसे तो क्या मनसे भी स्त्रियोंका चिन्तन करना त्याग दिया। कुछ विरक्त स्त्रियोंसे भिक्षा ले आते थे, उन्होंने उनसे भिक्षा लाना ही बंद कर दिया। स्वरूप गोस्वामी इरते-इरते एकान्तमें प्रभुके पास गये। उस समय प्रभु स्वस्थ होकर कुछ सोच रहे थे। स्वरूपजी प्रणाम करके बैठ गये। प्रभु प्रसन्नता-पूर्वक उनसे बातें करने लगे। प्रभुको प्रसन्न देखकर धीरे-धीरे स्वरूप गोस्वामी कहने लगे—'प्रभो! छोटे हरिदासने तीन दिनसे कुछ नहीं खाया है। उसके उत्पर इतनी अप्रसन्नता क्यों? उसे अपने कियेका बहुत दण्ड मिछ गया, अब तो उसे क्षमा मिलनी चाहिये।'

प्रभुने अत्यन्त ही स्नेहके साथ विवशताके स्वरमें कहा—'म्वरूपजी! मैं क्या करूँ। मैं स्वयं अपनेको समझानेमें असमर्थ हूँ। जो पुरुप साधु होकर प्रकृतिसंसर्ग रखता है और उनसे सम्भाषण करता है, मैं उससे बार्तें नहीं करना चाहता। देखो, मैं सुम्हें एक अत्यन्त ही रहस्यपूर्ण बात बताता हूँ इसे ध्यानपूर्वक सुनो और सुनकर हृदयमें धारण करो, वह यह है—

> श्रणु हृदयरहस्यं यस्प्रशस्तं मुनीनां न खलु न खलु योषित्सन्निधः संनिधेयः। हरति हि हरिणाक्षी क्षिप्रमक्षिक्षुरप्रैः पिहितशमतनुत्रं चित्तमप्युत्तमानाम् ॥%

> > (सु॰ र० भां० ३६५। ७२)

कं में तुमसे हृदयके रहस्यको बतलाता हूँ जिसकी सभी ऋषि-मुनियोंने मे्िर-मूर्ति प्रशंसा की है, जसे सुनो; (बिरक्त पुरुषोंको) लियोंकी सिन्निधिमें नहीं रहना चाहिये, क्योंकि हरिणीके समान सुन्दर नेत्रोंबाली कामिनी अपने तीक्षण कटाक्ष बाणोंसे बड़े-बड़े महापुरुषोंक चिक्तको भी, जो शान्तिके कवचसे देंका हुआ है, शीष्ट्र ही अपनी ओर खींच लेती है।

इसिलये भैया! मेरे जाने, वह भूखों मर ही क्यों न जाय अब मैं जो निश्चय कर चुका उससे हटूँगा नहीं। ' स्वरूपजी उदास मनसे लौट गये। उन्होंने सोचा—'प्रभु परमानन्दपुरी महाराजका बहुत आदर करते हैं, यदि पुरी उनसे आप्रह करें, तो सम्भवतया वे मान भी जायँ।' यह सोचकर वे पुरी महाराजके पास गये। सभी भक्तोंके आग्रह करनेपर पुरी महाराज प्रभुसे जाकर कहनेके लिये राजी हो गये। वे अपनी कुटियामेंसे निकलकर प्रभुके शयनस्थानमें गये। पुरीको अपने यहाँ आते देखकर प्रभु उटकर खड़े हो गये और उनकी यथाविधि अभ्यर्चना करके उन्हें बैठनेके लिये आसन दिया। बातों-ही-बातोंमें पुरीजीने हरिदासका प्रसंग लेड दिया और कहने लगे—'प्रभो! इन अल्प शक्तिवाले जीवोंके साथ ऐसी कड़ाई ठीक नहीं है। वस, बहुत हो गया, अब सबको पता चल गया, अब कोई भूलसे भी ऐसा व्यवहार न करेगा। अब आप उसे क्षमा कर दीजिये और अपने पास बुलाकर उसे अन्न-जल ग्रहण करने-की आशा दे दीजिये।'

पता नहीं प्रभुने उसका और भी पहले कोई ऐसा निन्य आचरण देखा या या उसके बहाने सभी भक्तोंको घोर वैराग्यकी शिक्षा देना चाहते थे। इमारी समझमें आ ही क्या सकता है ! महाप्रभु पुरीके कहनेपर भी राजी नहीं हुए। उन्होंने उसी प्रकार दृदताके स्वरमें कहा— भगवन ! आप मेरे पूज्य हैं, आपकी उचित-अनुचित सभी प्रकारकी आजाओंका पालन करना मैं अपना कर्तव्य समझता हूँ, किन्तु न जाने क्यों, इस बातको मेरा दृदय स्वीकार नहीं करता। आप इस सम्बन्धमें मुझसे कुछ भी न कहें।

पुरी महाराजने अपने बृद्धपनेके सरल भावसे अपना अधिकार-सा दिखाते हुए कहा---'प्रमो ! ऐसा इट टीक नहीं होता, जो हो गया, सो हो गया, उसके लिये इतंनी ग्लाँनिका क्या काम ? सभी अपने स्वभावसे मजबूर हैं।'

प्रभुने कुछ उत्तेजनांके साथ निश्चयात्मक स्वरमें कहा—'श्रीपाद! इसे मैं भी जानता हूँ कि सभी अपने स्वभावसे मजबूर हैं। फिर मैं ही इससे कैसे बच सकता हूँ। मैं भी तो ऐसा करनेके लिये मजबूर ही हूँ। इसका एक ही उपाय है, आप यहाँ सभी भक्तोंको साथ लेकर रहें, मैं अकेला अलालनायमें जाकर रहूँगा। बस, ऊपरके कामोंके निमित्त गोविन्द मेरे साथ वहाँ रहेगा।' यह कहकर प्रभुने गोविन्दको जोरोंसे आवाज दी और आप अपनी चहरको उठाकर अलालनायकी ओर चलने लगे। जल्दीसे उठकर पुरी महाराजने प्रभुको पकड़ा और कहने लगे—'आप स्वतन्त्र ईश्वर हैं, आपकी माया जानी नहीं जाती। पता नहीं क्या स्वतन्त्र ईश्वर हैं। अच्छी बात है, जो आपको अच्छा लगे वहीं कीजिये। मेरा ही यहाँ क्या रखा है ? केवल आपके ही कारण मैं यहाँ ठहरा हुआ हूँ। आपके बिना मैं यहाँ रहने ही क्यों लगा ? यदि आपने ऐसा ही निश्चय कर लिया है तो ठीक है। अब मैं इस सम्बन्धमें कमी कुछ न कहूँगा। यह कहकर पुरी महाराज अपनी कुटियामें चले गये, प्रमु फिर वहीं लेट गये।

जब स्वरूप गोस्वामीने समझ लिया कि प्रमु अब किसीकी भी न सुनेंगे तो वे जगदानन्दः भगवानाचार्यः गदाधर गोस्वामी आदि दस-पाँच भक्तोंके साथ छोटे हरिदासके पास गये और उसे समझाने लगे—'उपवास करके प्राण गँवानेसे क्या लाभ ? जीओगे तो भगवल्लाम-जाप करोंगे, स्थानपर जाकर न सही, जब प्रमु जगलायजीके दर्शनोंको जाया करें तब दूरसे दर्शन कर लिया करो । उनके होकर उनके दरवारमें पड़े रहोंगे तो कभी-न-कभी वे प्रसन्न हो ही जायँगे। कीर्तिनया हरिदासजीकी समझमें यह बात आ गयी, उसने मक्तोंके आग्रहसे अल-जल ग्रहण कर लिया । वह नित्यप्रित दर्शनोंको मिन्द्रिं जाते समय दूरसे प्रभुके दर्शन कर लेता और अपनेको अभागी समझता हुआ केदीकी तरह जीवन बिताने लगा । उसे खाना-पीना कुछ भी अच्छा नहीं लगता था, किसीसे मिलनेकी इच्छा नहीं होती थी, गाना-बजाना उसने एकदम छोड़ दिया । सदा वह अपने असद् व्यवहारके विषयमें ही सोचता रहता । होते-होते उसे संसारसे एकदम बैराग्य हो गया । ऐसा प्रभुकुपाशून्य जीवन बिताना उसे भार-सा प्रतीत होने लगा । अब उसे भक्तोंके सामने मुख दिखानेमें भी लजा होने लगी । इसलिये उसने इस जीवनका अन्त करनेका ही हद निश्चय कर लिया।

एक दिन अरुणोदय कालमें वह उठा। प्रभु उस समय समुद्रस्नान करनेके निमित्त जाया करते थे। स्नानको जाते हुए प्रभुके उसने
दर्शन किये और पीछेसे उनकी पदधूलिको मस्तकपर चढ़ाकर और
कुछ वन्नमें बाँधकर श्रीनीलाचलसे चल पड़ा। काशी होता हुआ वह
त्रिवेणी तटपर पहुँचा। जहाँपर गङ्गा-यमुनाके सितासित सलिलका
सम्मिलन होता है, उसी स्थानपर धारामें खड़े होकर उसने उच्चस्वरसे
कहा—- 'जिस शरीरने महाप्रभुकी इच्छाके विरुद्ध वर्ताव किया है, हे
माता जाइ वी! हे पतितपावनी श्रीकृष्णसेविता कालिन्दी माँ! दोनों
ही माता मिलकर इस अपवित्र शरीरको अपने परम पावन प्रवाहमें
बहाकर पावन बना दो। हे अन्तर्यामी प्रभो! यदि मैंने जीवनमें कुछ
भी थोड़ा-बहुत सुकृत किया हो तो उसके फलस्वरूप मुझे जन्म-जन्मान्तरोतक आपके चरणोंके समीप रहनेका सौभाग्य प्राप्त हो। ' यह
कहकर वह जोरोंसे प्रवाहकी ओर लपका। उसकी प्रार्थनाको पूर्ण
करनेके निमित्त दोनों ही माताएँ एक होकर अपने तीक्ष्ण प्रवाहके साथ
बहाकर उसके शरीरको साथ ले गर्यो।

कोई गौड़ीय वैष्णव भक्त उसकी इन बातोंको सुन रहा था। उसने नवद्वीपमें आकर श्रीवास पण्डितसे यह समाचार सुनाया। वे मन-ही-मन सोचने लगे—'हरिदासने ऐसा कौन-सा दुष्कर्म कर डाला ?'

रथयात्राके समय सदाकी भाँति वे इस बार भी अद्वैताचार्य आदि भक्तोंके साथ नीलाचल पधारे तब उन्होंने प्रमुसे पूछा—'प्रभां! छोटा हरिदास कहाँ है ?'

प्रभुने हेंसकर कहा--- कहीं अपने दुष्कर्मका फल भोग रहा होगा।

तय उन्होंने उस वैष्णवक मुखसे जो बात सुनी यी, वह कह सुनायी। इसके पूर्व ही भक्तोंको हरिदासजीकी आवाज एकान्तमें प्रभुके समीप सुनायी दी थी, मानो वे सूक्ष्म शरीरसे प्रभुको गायन सुना रहे हों। तब बहुतोंने यही अनुमान किया था कि हरिदासने विष खाकर या और किसी भाँति आत्मधात कर लिया है और उसीके परिणामस्वरूप उसे प्रेतयोनि प्राप्त हुई है या ब्रह्मराक्षस हुआ है, उसी शरीरसे वह प्रभुको गायन सुनाता है। किन्तु कई भक्तोंने कहा—'जो इतने दिन प्रभुको गायन सुनाता है। किन्तु कई भक्तोंने कहा—'जो इतने दिन प्रभुको ऐसी दुर्गित होना सम्भव नहीं। अवश्य ही वह गन्धवं बनकर अल्लक्षत मावसे प्रभुको गायन सुना रहा है।' आज श्रीवास पण्डितसे निश्चतरूपने हरिदासजीकी मृत्युका समाचार सुनकर सभीको परम आश्चर्य हुआ और सभी उनके गुणोंका बखान करने छगे। प्रभुने हदतायुक्त प्रसन्नताके स्वरमें कहा—'साधु होकर स्त्रियोंसे संसर्ग रखनेवालोंको ऐसा ही प्रायश्चित्त ठीक भी हो सकता है। हरिदासने अपने पापके उपयुक्त ही प्रायश्चित्त तिथा।'

#### धन माँगनेवाले भृत्यको दण्ड

धनमपि परदत्तं दुःखमौचिःयभाजां भवति हृदि तदेवान्न्दकारीतरेषाम् । मलयजरसविन्दुर्बोधते नेत्रमन्त-

र्जनयति च स एवाह्वादमन्यत्र गात्रे ॥

(सु० र० मां० ६७।१८)

प्रेमरूपी धनकी प्राप्तिमें ही जो सदा यहारील रहते हैं, वे उदरपूर्तिके लिये अन्न और अङ्गरक्षाके लिये साधारण वर्ज्ञोंके अतिरिक्त किसी
प्रकारके धनका संग्रह नहीं करते । धनका स्वभाव है लोभ उत्पन्न करना
और लोभसे द्वेपकी प्रगाढ़ मित्रता है। जहाँ लोभ रहेगा वहाँ दूसरोंके
प्रति द्वेप अवस्य विद्यमान रहेगा । द्वेपके घृणा होती है और पुरुगोंके
प्रति वृणा करना यही नाशका कारण है। इन्हीं सब बातोंको साचकर
तो त्यागी महापुरुष द्रस्थका स्पर्श नहीं करते। वे जहाँतक हो सकता है,
द्रस्थसे दूर ही रहते हैं। ग्रहस्थियोंका तो द्रस्थके बिना काम चलना ही
कठिन है, उन्हें तो ग्रहस्थी चलानेके लिये द्रस्थ रखना ही होगा, किन्तु

<sup>#</sup> विषयों के त्यागसे हो पूर्ण शानित प्राप्त हो सकती है, ऐसा जिन्हें दृढ़ विदवास हो गया है उन औचित्यके उपासक महापुरुषों को दूसरों के द्वारा दिया हुआ धन भी दुःखदायी ही प्रतीत होता है, वही धन यदि विषयी पुरुषों के लिये दे दिया जाय तो उनके हृदयमें वह परम आनन्द और आहाद उत्पन्न करने-वाला होता है, जिस प्रकार सुगम्धित मलयाचल चन्दनका रस आँखों में डालनेसे दुःखदायी प्रतीत होता है और अन्य अङ्गों में लगानेसे शीतलता प्रदान करनेवाला होता है।

उन्हें भी अधर्मसे या अनुचित उपायोंसे धनार्जन करनेकी प्रवृत्तिको एक-दम त्याग देना चाहिये। धर्मपूर्वक न्यायोचित रीतिसे प्राप्त किया हुआ धन ही फलीभूत होता है और वही उन्हें संसारी बन्धनोंसे छटाकर धीरे-धीरे परमार्थकी ओर ले जाता है। जो संखिया वैसे ही बिना सोचे-विचारे खा लिया जाय तो वह मृत्युका कारण होता है और उसे ही वैद्यके कथना-नसार शोधकर खाया जाय तो वह रसायनका काम करता है, उससे शरीर नीरोग होकर सम्पूर्ण अङ्ग पुष्ट होते हैं। इसलिये वैद्यरूपी शास्त्रकी बतायी हुई धर्मरूपी विधिष्ठे सेवन किये जानेवाला विषरूपी धन भी अमरता प्रदान करनेवाला होता है । महाप्रभु चैतन्यदेव जिस प्रकार स्त्रीसंगियोंसे डरते थे। उसी प्रकार धनलोलुपेंसे भी वे सदा सतर्क रहते थे। जो स्त्रीसेवन अविधिपूर्वक कामवासनाकी पूर्तिके लिये किया जाता है, शास्त्रोंमें उसीकी निन्दा और उसी कामिनीको नरकका द्वार बताया है। जिसका पाणिग्रहण शास्त्रमर्यादाके साथ विधिपूर्वक किया गया है, वह तो कामिनी नहीं, धर्मपत्नी है । उसका उपयोग कामवासनातृति न होकर धार्मिक कृत्योंमें सहायता प्रदान करना है। ऐसी स्त्रियोंका सङ्ग तो प्रवृत्तिमार्गवाले गृहस्थियोंके लिये परम धर्म है। इसी प्रकार धर्मपूर्वक, विधियुक्तः विनय और पात्रताके साथ उपार्जन किया हुआ धन धर्म तथा सखका प्रधान कारण होता है। उस धनको कोई अन्यायसे अपनाना चाहता है तो वह विषयी है, ऐसे विषयी लोगोंका साथ कभी भी न करना चाहिये।

श्रीअद्वैताचार्य गृहस्थी थे, इस बातको तो पाठक जानते ही होंगे। उनके दो स्त्रियाँ थीं, छ: पुत्र थे, दो-चार दासी-दास भी थे, बड़े पुत्र अच्युतानन्दको छोड़कर सभी घर-गृहस्थीवाले थे। सारांश कि उनका परिवार बहुत बड़ा था। इतना बड़ा परिवार होनेपर भी वे भक्त थे। भक्तोंको बहुषा छोग बावला कहा करते हैं। एक कहावत भी है—

चै० च० ख० ५--3---

भक्त बावले ज्ञानी अल्हब, योगी बड़े निखटू। कर्मकांडी ऐसे डोलें, ज्यों भाइके टट्ट॥

अस्तु, बावले भक्तों के यहाँ प्यह मेरा है, यह तेरा है' का तो हिसाब ही नहीं। जो भी आओ, खूब खाओ। जिसे जिस चीजकी आवश्यकता हो, ले जाओ। सबके लिये उनका दरवाजा खुला रहता है। वास्तवमें उदारता इसीका नाम है। जिसके यहाँ मित्र, अतिथि, स्वजन और अन्य जन बिना संकोचकं धरकी भाँति रोज भोजन करते हैं, जिसका हाथ सदा खुला रहता है, वही सच्चा उदार है, वही श्रीकृष्ण-प्रेमका अधिकारी भी होता है। जिसे पैसोंसे प्रेम है, जो द्रव्यका लोभी है, वह भगवान्से प्रेम कर ही कैसे सकता है? वैष्णवोंके लिये अद्देताचार्य-जीका घर धर्मशाला ही नहीं किन्तु निःशुल्क भोजनालय भी था! जो भी आवे जबतक रहना चाहे आचार्यके घर पड़ा रहे। आचार्य सस्कार-पूर्वक उसे खिलाते-पिलाते थे। इस उदार वृत्तिके कारण आचार्यपर कुछ कर्ज भी हो गया था।

उनके यहाँ बाउल विश्वास नामका एक भृत्य था। आचार्यके चरणों उसकी अनन्य श्रद्धा थी और वह उनके परिवारकी सदा तन-मनसे सेवा किया करता था। वह आचार्यके साथ-साथ पुरी भी जाया करता था। आचार्यको द्वन्यका संकोच होता है, इससे उसे मानसिक दुःल होता था, उनके ऊपर कुछ ऋण भी हो गया है, इसका उसे स्वयं ही सोच था! पुरीमे उसने प्रभुका इतना अधिक प्रभाव देखा। महाराज प्रतापकद्वजी प्रभुको ईश्वरतुल्य मानते थे और गुरुभावसे उनकी प्रत्येक आज्ञाका पालन करनेके लिये तत्पर रहते थे। विश्वासने सोचा—'महाराजसे ही आचार्यके ऋणपरिशोधके लिये वर्यों न कहा जाय! यदि महाराजके कानोंतक यह बात पहुँच गयी तो सदाके लिये इनके व्ययका सुदृद्ध प्रवन्ध हो जायगा।' यह सोचकर

उसने आचार्यसे छिपकर स्वयं जाकर महाराज प्रतापकद्रजीको एक प्रार्थनापत्र दिया। उसमें उसने आचार्यको साक्षात् ईश्वरका अवतार बताकर उनके ऋणपरिशोष और व्ययका स्थायी प्रवन्ध कर देनेकी प्रार्थना की।

महाराजने वह पत्र प्रभुके पास पहुँचा दिया । पत्रको पढ्ते ही प्रभ आश्चर्यचिकत हो गये । उनके प्रभावका इस प्रकार दुरुपयोग किया जाता है। यह सोचकर उन्हें विश्वासके ऊपर रोष आया । उसी समय गोविन्दको बुलाकर प्रभुने कठोरताके साथ आज्ञा दी---'गोविन्द ! देखना आजसे बाउल विश्वास हमारे यहाँ न आने पावे । वह हमारे और आचार्यके नामको बदनाम करनेवाला है । गोविन्द सिर नीचा किये हुए चुपचाप लौट गया। उसने नीचे जाकर ठहरे हुए भक्तोंसे कहा । भक्तोंके द्वारा आचार्यको इस बातका पता लगा । वे जल्दीसे प्रभक्ते पास दौड़े आये और उनके पैर पकड़कर गद्गद कण्ठसे कहने लगे-(प्रभो ! यह अपराध तो मेरा है। बाउलने जो भी कुछ किया है, मेरे ही लिये किया है। इसके लिये उसे दण्ड न देकर मुझे दण्ड दीजिये । अपराधके मूल कारण तो हमीं हैं । महाप्रभ आचार्यकी प्रार्थनाकी उपेक्षा न कर सके। आचार्यके अवतारी होनेमें उन्हें कोई आपत्ति नहीं थी । किन्तु अवतारी होकर क्षद्र पैसोंके लिये विषयी पुरुषोंसे प्रार्थना की जाय यह अवतारी पुरुषोंके लिये महान कल्झकी बात है। आवश्यकता पड्नेपर याच्या करना पाप नहीं है। किन्तु अवतारपनेकी आडमें द्रव्य माँगना महापाप है, वेचारा बावला बाउल क्या जाने, उस अशिक्षित नौकरको इतनी समझ कहाँ, उसने तो अपनी तरफसे अच्छा ही समझकर यह काम किया था। प्रभुने अज्ञानमें किये हए उसके अपराधको क्षमा कर दिया और भविष्यमें फिर ऐसा कभी न करनेके लिये उसे समझा दिया ।

## गोपीनाथ पट्टनायक सूलीसे बचे

अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः। तीवेण भक्तियोगेन यजेत पुरुषं परम्॥

(श्रीमद्भा०२।३।१०)

पाठक वृन्द राय रामानन्द जीके पिता राजा भवानन्द जीको तो भूले ही न होंगे। उनके राय रामानन्द, गोपीनाथ पट्टनायक और वाणीनाथ आदि पांच पुत्र थे, जिन्हें प्रभु पाँच पाण्डवोंकी उपमा दिया करते थे और भवानन्द जीका पाण्डु कहकर सम्मान और सत्कार किया करते थे। वाणीनाथ तो सदा प्रभुक्ती ही सेवामें रहते थे। राय रामानन्द पहले विद्यानगरके शासक थे, पीछेसे उस कामको छोड़कर वे सदा पुरीमें ही प्रभुके पादपद्मोंके सिलकट निवास किया करते थे और महाप्रभुको निरन्तर श्रीकृष्णकथा श्रवण कराते रहते। उनके छोटे भाई गोपीनाथ पट्टनायक भाल जाउया दण्डपाट नामक उड़ीसा राज्यान्तर्गत एक प्रान्तके शासक थे। ये बड़े शौकीन थे, इनका रहन-सहन, ठाट-बाट सब राजसी ढंगका ही था। धन पाकर जिस प्रकार प्रायः लोग विषयी बन जाते हैं, उसी प्रकारके ये विषयी बने हुए थे। विषयी छोगोंकी इच्छा सर्वभुक् अमिके समान होती है, उसमें धनरूपी ईधन कितना भी क्यों न डाल दिया जाय उसकी तृप्ति नहीं होती। तभी तो विषयी पुरुषोंको शास्त्रकारोंने अविश्वासी

<sup>#</sup> वाहे तो निष्काम भावसे, चाहे सम्पूर्ण सांसारिक द्वार्वीकी इच्छासे अथवा मोक्षकी ही इच्छासे दुद्धिमान् पुरुषकी सर्वदा तीव भक्तियोगसे उन परम पुरुष श्रीकृष्णकी [ नामसरण, संकीर्तन और लीला-कथारूपी यक्षांद्वारा ] आराधना करते रहना चाहिये ।

कहा है। विषयी लोगोंके वचनोंका कभी विश्वास न करना चाहिये। उनके पास कोई धरोहरकी चीज रखकर फिर उसे प्राप्त करनेकी आद्या ल्या है। विषय होता ही तब है जब हृदयमें अविवेक होता है और अविवेक में अपने-पराये या हानि-लाभका ध्यान नहीं रहता। इसल्यि विषयी पुरुष अपनेको तो आपत्तिके जालमें फँसाता ही है साथ ही अपने संसर्गियोंको भी सदा क्षेत्रेरा पहुँचाता रहता है। विषयियोंका संसर्ग होनेसे किसे हेंसे नहीं हुआ है ? इसीलिये नीतिकारोंने कहा है—

#### दुर्वृत्तसंगतिरनर्थंपरम्पराया

हेतुः सतां भवति किं वचनीयमत्र।

लक्केश्वरो हरति दाशरथेः कलग्रं

प्राम्नोति बन्धवससौ किछ सिन्धुराजः॥

'इसमें विशेष कहने-सुननेकी बात ही क्या है ? यह तो सनातनकी रीति चली आयी है कि, विषयी पुरुषोंसे संस्पं रह्ननेसे अच्छे पुरुषोंकों भी क्लेश होता ही है। देखो, उस विषयी रावणने तो जनकनिन्दनी सीताजी-का हरण किया और बन्धनमें पड़ा बेचारा समुद्र ।' साथियों-के दुःख-सुखका उपभोग सभीको करना होता है। वह सम्बन्धी ही नहीं जो सुखमें सम्मिलत रहता है और दुःखमें दूर हो जाता है। किन्तु एक बात है, यदि खोटे पुरुषोंका सौभाग्यवश किसी महापुरुषये किसी भी प्रकारका सम्बन्ध हो जाता है तो उसके इहलोक और परलोक दोनों ही सुधर जाते हैं। साधुपुरुष तो सदा विषयी पुरुषोंसे दूर ही रहते हैं, किन्तु विषयी किसी भी प्रकारसे उनके शरणापन्न हो जाय, तो फिर उसका बेड़ा पार ही समझना चाहिये। महापुरुषोंको यदि किसीके दुःखको देखकर दुःख भी होता है तो फिर वह उस दुःखसे छूट ही जाता है, जब संसारी दुःख महापुरुषोंकी तनिक-सी इच्छासे छूट जाते हैं, तब गुद्ध हृदयसे और अद्धाभक्तिपूर्वक जो उनकी शरणमें जाता है उसका कल्याण तो होगा ही—

इसमें कहना ही क्या ? राजा भवानन्दजी शुद्ध हृदयसे प्रभुके भक्त थे। उनके पुत्र गोपीनाथ पट्टनायक महान् विषयी थे। पिताका महाप्रभुके साथ सम्बन्ध था। इसी सम्बन्धसे उनका प्रभुके साथ थोड़ा-बहुत सम्बन्ध था। इस सम्बन्धिके सम्बन्धिके सम्बन्ध संसर्गके ही कारण वे सूलीपर चढ़े हुए भी बच गये। महापुरुषोंकी महिमा ऐसी ही है।

गोपीनाथ एक प्रदेशके शासक थे। सम्पूर्ण प्रान्तकी आय उन्हीं के पास आती थी। वे उसमेंसे अपना नियत वेतन रखकर शेष रुपयों को राज-दरवारमें भेज देते थे। किन्तु विपिययों में इतना संयम कहाँ कि वे दूसरेकं द्रव्यकी परवा करें ? हम बता ही जुके हैं कि, अविवेकके कारण विषयी पुरुपोंको अपने परायेका ज्ञान नहीं रहता । गोपीनाथ पड़नायक भी राजकोपमें भेजनेवाले द्रव्यको अपने ही खर्चमें व्यय कर देते । इस प्रकार उड़ीसाके महाराजके दो लाख रुपये उनकी ओर हो गये । महाराजने इनसे अपने रुपये माँगे, किन्तु इनके पास रुपये कहाँ ? उन्हें तो वेश्या और कलारोंने अपना बना लिया । गोपीनाथने महाराजसे प्रार्थना की कि, 'मेरे पास नकद रुपये तो हैं नहीं । मेरे पास ये दस-बीस घोड़े हैं, कुछ और भी सामान है, इसे जितनेमें समझें, ले लें, शेप रुपये मैं धीरे-धीर देता रहूँगा।' महाराजने उनकी प्रार्थना स्वीकार कर ली और श्रोड़ोंकी कीमत निश्चय करनेके निमत्त अपने एक लड़केको भेजा।

वह राजकुमार वहा बुद्धिमान था, उसे घोड़ोंकी खूब परख थी, वह अपने दस-वीस नौकरोंके साथ घोड़ोंकी कीमत निश्चय करने वहाँ गया। राजकुमारका स्वभाव या कि वह ऊपरको सिर करके बार-बार इधर-उधर मुँह फिरा-फिराकर बातें किया करता या। राजपुत्र था, उसे अपने राजपाट और अधिकारका अभिमान था, इसल्पिये कोई उसके सामने बोलतातक नहीं था। उसने चारों और घोड़ोंको देख-भाल-कर मूल्य निश्चय करना आरम्भ किया। जिन्हें गोपीनाथ दो-चार हजारके

मूल्यका समझते थे, उनका उसने बहुत ही योड़ा मूल्य बताया । महाराज गोपीनाथको भवानन्दजीके सम्बन्धसे पुत्रकी भाँति मानते थे, इसलिये वे बड़े दीठ हो गये थे। राजपुत्रोंको वे कुछ समझते ही नहीं थे। जब राजपुत्रने दो-चार घांडोंका ही इतना कम मूल्य लगाया, तब गोपीनाथसे न रहा गया। उन्होंने कहा— श्रीमन् ! यह तो आप बहुत ही कम मूल्य लगा रहे हैं!

राजपुत्रने कुछ रोपके साथ कहा—'तुम क्या चाहते हो। दो लाख रुपये इन घोड़ोंमें ही बेबाक कर दें ? जितनेके होंगे उतने ही तो लगावेंगे।'

गोपीनाथने अपने रोषको रोकते हुए कहा—श्रीमन् ! घोड़े बहुत बिद्या नस्ळके हैं। इतना मूल्य तो इनके लिये बहुत ही कम है।

इस बातसे कुछ कुपित होकर राजपुत्रने कहा—'दुनियाभरके रही घोड़े इकट्ठे कर रखे हैं और चाहते हैं इन्हें ही देकर दो लाख रुपयांसे बेबाक हो जायँ। यह नहीं होनेका। घोड़े जितनेके होंगे, उतनेके ही लगाये जायँगे।'

राजप्रसादप्राप्त मानी गोपीनाथ अपने इस अपमानको सहन नहीं कर सके । उन्होंने राजपुत्रकी उपेक्षा करते हुए धीरेसे व्यंगके स्वरमें कहा—-क्कम-से-कम मेरे ये घोड़े तुम्हारी तरह ऊपर मुँह उठाकर इधर-उधर तो नहीं देखते ।' उनका भाव था कि तुम्हारी अपेक्षा घोड़ोंका मूल्य अधिक है ।

आत्मसम्मानी राजपुत्र इस अपमानको सहन नहीं कर सका। वह कोधके कारण जलने लगा। उस समय तो उसने कुछ नहीं कहा। उसने सोचा कि यहाँ हम कुछ कहें तो बात बढ़ जाय और न जाने महाराज उसका क्या अर्थ लगानें। शासनमें अभी हम स्वतन्त्र नहीं हैं, यही सोच-कर वह वहाँसे चुपचाप महाराजके पास चला गया। वहाँ जाकर उसने गोपीनाथकी बहुत-सी शिकायतें करते हुए कहा— 'पिताजी ! वह तो महा-विषयी है, एक भी पैसा देना नहीं चाहता । उलटे उसने मेरा घोर अपमान किया है। उसने मेरे लिये ऐसी बुरी बात कही है, जिसे आपके सामने कहनेमें भुझे लजा आती है। सब लोगोंके सामने वह मेरी ऐसी निन्दा कर जाय ? नौकर होकर उसका ऐसा भारी साहस ? यह सब आपकी ही ढीलका कारण है। उसे जबतक चांगपर न चढ़ाया जायगा तबतक रुपये बसूल नहीं होंगे, आप निश्चय समझिये।'

महाराजने सोचा—'हमें तो रुपये मिलने चाहिये। सचमुच जब-तक उसे भारी भय न दिखाया जायगा, तवतक वह रुपये नहीं देनेका। एक बार उसे चांगपर चढ़ानेकी आज्ञा दे दें। सम्भव है इस भयसे रुपये दे दे। नहीं तो पीछे उसे अपनी विशेष आज्ञासे छोड़ देंगे। भवानन्दके पुत्रको भला हम दो लाख रुपयोंके पीछे चांगपर थोड़े ही चढ़वा सकते हैं। अभी कह दें, इससे राजकुमारका कोष भी शान्त हो जायगा और रुपये भी सम्भवतया मिल ही जायँगे।' यह सोचकर महाराजने कह दिया—'अच्छा भाई, वही काम करो, जिससे उससे रुपये मिलें। चढ़वा दो उसे चांगपर।'

बस, फिर क्या था ! राजपुत्रने फौरन आज्ञा दी कि गोपीनाथको यहाँ बाँधकर लाया जाय । क्षणमरमें उसकी आज्ञा पालन की गयी । गोपीनाथ बाँधकर लाया जाय । क्षणमरमें उसकी आज्ञा पालन की गयी । गोपीनाथ बाँधकर चांगके समीप खड़े किये गये । अब पाठकोंको चांगका भी परिचय करा दें कि यह चांग क्या कला है । असलमें चांग एक प्रकारसे स्लीका ही नाम है । स्लीमें और चांगमें इतना ही अन्तर है कि स्ली गुदामें होकर डाली जाती है और सिरमें होकर पार निकाल ली जाती है । इससे जल्दी प्राण नहीं निकलते—बहुत देरमें तड़पन्तर प्राण निकलते हैं । चंग उससे कुछ सुखकर प्राणनाशक किया है । एक बड़ान्सा मझ होता है । उस मझके नीचे भागमें

तीक्ष्ण धारवाला एक बहुत बड़ा खड्ग लगा रहता है। उस मञ्चपरसे अपराधीको इस ढंगसे फेंकते हैं कि जिससे उसपर गिरते ही उसके प्राणोंका अन्त हो जाय। इसीका नाम 'चांग चढ़ाना' है। बड़े-बड़े अपराधियोंको ही चांगपर चढ़ाया जाता है।

भोपीनाय पट्टनायक चांगपर चढ़ाये जायँगे'— इस बातका इल्ला चारों ओर फैल गया । सभी लोगोंको इस बातसे महान् आश्चर्य हुआ । महाराज जिन राजा भवानन्दको अपने पिताके समान मानते थे, उनके पुत्रको वे चांगपर चढ़ा देंगे, सचमुच इन राजाओंके चित्तकी बात समझी नहीं जाती, ये क्षणभरमें प्रसन्न हो सकते हैं और पलभरमें कुद्ध । इनका कोई अपना नहीं। ये सब कुछ कर सकते हैं। इस प्रकार माँति-माँतिकी बातें कहते हुए सैकड़ों पुरुष महाप्रभुके शरणापन्न हुए और सभी हाल सुनाकर प्रभुसे उनके अपराध क्षमा करा देनेकी प्रार्थना करने लगे।

प्रभुने कहा—'भाई! मैं कर ही क्या सकता हूँ ? राजाकी आश्वाको टाल ही कौन सकता है ? ठीक ही है, विषयी लोगोंको ऐसा ही दण्ड मिलना चाहिये । जब वह राजद्रब्यको भी अपने विषय-भोगमें उड़ा देता है तो राजाको उससे क्या लाभ ? दो लाल रुपये कुछ कम तो होते ही नहीं। जैसा उसने किया, उसका फल भोगे। मैं क्या करूँ ?'

भवानन्दजीके सगे-सम्बन्धी और स्नेही प्रभुसे भाँति-भाँतिकी अनुनय-विनय करने लगे। प्रभुने कहा—'भाई! मैं तो भिक्षुक हूँ, यदि मेरे पास दो लाख रुपये होते तो देकर उसे छुड़ा लाता, किन्सु मेरे पास तो दो कौड़ी भी नहीं। मैं उसे छुड़ाऊँ कैसे १ तुम लोग जगन्नाथजीसे जाकर प्रार्थना करो, वे दीनानाय हैं, सबकी प्रार्थनापर अवस्य ही ध्यान देंगे।'

इतनेमें ही बहुत-से पुरुष प्रभुके समीप और भागते हुए आये। उन्होंने संवाद दिया कि 'भवानन्द, वाणीनाथ आदि सभी परिवारके लोगोंको राजकर्मचारी बाँधकर लिये जा रहे हैं।'

सभी लोगोंको आश्चर्य हुआ । भवानन्दजीके बन्धनका समाचार सुनकर तो प्रभुके सभी विरक्त और अन्तरङ्ग भक्त तिलमिला उठे । स्वरूप-दामोदरजीने अधीरताके साथ कहा—'प्रभो ! भवानन्द तो सपरिवार आपके चरणोंके सेवक हैं उनको इतना दुःख क्यों ! आपके कृपापात्र होते हुए भी वे बृद्धावस्थामें इतना क्लेश सहें, यह उचित प्रतीत नहीं होता । इससे आपकी भक्तवत्सलताकी निन्दा होगी ।'

महाप्रभुने कुछ प्रेमधुक्त रोषके स्वरमें कहा—'स्वरूप'! तुम इतने समझदार होकर भी ऐसी बचोंकी-सी बातें कर रहे हो ? तुम्हारी इच्छा है कि मैं राजदरबारमें जाकर भवानन्दके लिये राजासे प्रार्थना करूँ कि वे इन्हें मुक्त कर दें ? अच्छा, मान लो मैं जाऊँ भी और कहूँ भी और राजाने कह दिया कि आप ही दो लाख रुपये दे जाइये, तब मैं क्या उत्तर दूँगा ? राजदरबारमें साधु-ब्राझणोंको तो कोई घास-फूँसकी तरह भी नहीं पूछता।'

स्वरूप गोस्वामीने कहा— 'आपसे राजदरबारमें जाने के लिये कहता ही कौन है? आप तो अपनी इच्छामात्रसे ही विश्व-ब्रह्माण्डको उलट-पुलट कर सकते हैं। फिर भवानन्दको सपरिवार इस दुःखसे बचाना तो साधारण-सी बात है। आपको बचाना ही पड़ेगा, न बचार्वे तो आपकी भक्तवत्सलता ही झुठी हो जायगी, वह झुठी है नहीं। भवानन्द आपके भक्त हैं और आप भक्तवत्सल हैं, इस बातमें तो किसीको सन्देह ही नहीं।

राजदरबारमें चारों और हाहाकार मचा हुआ या । सभीके मुखोंपर गोपीनायके चांगपर चढ़नेकी ही बात यी । सभी इस असम्भव और अद्भुत घटनाके कारण भयभीत से प्रतीत होते थे। समाचार पाकर महाराजके प्रधान मन्त्री चन्दनेश्वर महापात्र महाराजके समीप पहुँचे और अत्यन्त ही विस्मय प्रकट करते हुए कहने लगे—'श्रीमन्! यह आपने कैसी आज्ञा दे दी? भयानन्दके पुत्र गोपीनाथ पट्टनायक तो आपके भाईके समान हैं। उन्हें आप प्राणदण्ड दिला रहे हैं, सो भी दो लाख क्पयोंके ऊपर १ वे यदि देनेसे इन्कार करें तो भी कैसा करना उचित था? किन्तु वे तो देनेको तैयार हैं। उनके घोड़े आदि उचित मृल्यपर ले लिये जाय, जो दोष रहेगा, उसे वे धीरे-धीरे देते रहेंगे।'

महाराजकी स्वयं इच्छा नहीं थी। महामन्त्रीकी बात सुनकर उन्होंने कहा—'अच्छी बात है। मुझे इस बातका क्या पता? यदि वे रुपये देना चाहते हैं, तो उन्हें छोड़ दो। मुझे तो रुपयोंसे काम है उनके प्राण लेनेसे मुझे क्या लाम?

महाराजकी ऐसी आज्ञा मिलते ही उन्होंने दरबारमें जाकर गोपी-नाथजीको सपरिवार मुक्त कर देनेकी आज्ञा लोगोंको मुना दी। इस आज्ञाको मुनते ही लोगोंके हर्षका ठिकाना नहीं रहा । क्षणभरमें ही बहुत से मनुष्य इस मुखद संवादको मुनानेके निमित्त प्रभुके पास पहुँचे और समी एक स्वरसे कहने लगे— प्रभुने गोपीनाथको चांगसे उत्तरवा दिया।

प्रभुने कहा—'यह सब उनके पिताकी भक्तिका ही फल है। जगन्नाथ-जीने ही उन्हें इस विपक्तिसे बचाया है।'

लोगों ब्रे कहा-- भवानन्दजी तो आपको ही सर्वस्व समझते हैं और वे कह भी रहे हैं कि महाप्रमुकी ही कृपासे हम इस विपक्तिसे बच सके हैं। प्रभुने लोगोंसे पूछा—्चांगके समीप खड़े हुए भवानन्दजीका उस समय क्या हाल था ?'

लोगोंने कहा—'प्रभो! उनकी बात कुछ न पूछिये। अपने पुत्रको चांगपर चढ़े देखकर भी न उन्हें हर्ष था न विषाद । वे आनन्दके सिहत प्रेममें गद्गद होकर—

#### हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

--इस महामन्त्रका जप कर रहे थे। दोनों हार्थोकी उँगलियोंके पोरांसे वे मन्त्रकी संख्याको गिनते जाते थे? उन्हें आपके ऊपर दृढ़ विश्वास था।

इतनेमें ही भवानन्दजी अपने पाँचों पुत्रोंको साथ लिये हुए प्रभुके दर्शनोंके लिये आ पहुँचे। उन्होंने पुत्रोंके सहित प्रभुके पादपद्मोंमें साष्टांग प्रणाम किया और गद्गद कण्ठसे दीनताके साथ वे कहने लगे—-'हे दयालो ! हे भक्तवत्सल !! आपने ही हमारा इस भयक्कर विपक्तिसे उद्धार किया है। प्रभो ! आपकी असीम कृपाके विना ऐसा असम्भव कार्य कभी नहीं हो सकता कि चांगपर चढ़ा हुआ मनुष्य फिर जीवित ही उत्तर आवे!'

प्रभु उनकी भगवद्गत्तिकी प्रशंसा करते हुए कहने लगे—'इसे समझा दो, अब कभी ऐसा काम न करें। राजांके पैसेको कभी, भी अपने खर्चमें न लावे।' इस प्रकार समझा-बुझाकर प्रभुने उन सब पिता-पुत्रों-को विदा किया। उसी समय काशी मिश्र भी आ पहुँचे। प्रभुको प्रणाम करके उन्होंने कहा—'प्रमो ! आज आपकी कृपाते ये पिता-पुत्र तो खूब विपत्तिसे बचे ।'

प्रभुने कुछ खिन्नता प्रकट करते हुए कहा—'मिश्रजी ! क्या वताऊँ ? मैं तो इन विषयी लोगोंके संसर्गसे बड़ा दुखी हूँ । मैं चाहता हूँ, इनकी कोई बात मेरे कानोंमें न पड़े । किन्तु जब यहाँ रहता हूँ, तब लोग मुझसे आकर कह ही देते हैं । सुनकर मुझे क्लेश होता ही है, इसलिये पुरी छोड़कर अब मैं अलालनाथमें जाकर रहूँगा । वहाँ न इन विषयी लोगोंका संसर्ग होगा और न ये बातें सुननेमें आवेंगी।'

मिश्रजीने कहा—-'आपको इन वार्तोंसे क्या ? यह तो संसार है। इसमें तो ऐसी बातें होती ही रहती हैं। आप किस-किसका शोक करेंगे ? आपसे क्या, कोई कुछ भी करें! आपके भक्त तो सभी विषयत्यागी वैरागी हैं। रघुनाथदासजीको देखिये सब कुछ छोड़-छाइकर क्षेत्रके दुकड़ोंपर निर्वाह करते हैं। रामानन्द तो पूरे संन्यासी हैं ही।'

प्रभुने कहा—'चाहे कैसा भी क्यों न हो, अपना कुछ सम्बन्ध रहनेसे दुःख-सुख प्रतीत होता ही है। ये विषयी ठहरे, बिना रुपया चुराये मानेंगे नहीं, महाराज फिर इन्हें चांगपर चढ़ावेंगे। आज बच गये तो एक-न-एक दिन फिर यही होना है।'

मिश्रजीने कहा—'नहीं, ऐसा नहीं होगा। महाराज भवानन्दजीको बहुत प्यार करते हैं।' इसके अनन्तर और भी बहुत-सी बातें होती रहीं। अन्तमें काशी मिश्र प्रभुकी आज्ञा लेकर चले गये।

महाराज प्रतापरुद्रजी अपने कुछगुरु श्रीकाशी मिश्रंक अनन्य भक्त थे। पुरीमें जब भी वे रहते, तभी रोज उनके घर आकर पैर दबाते थे। मिश्रजी भी उनसे अत्यधिक स्नेह मानते थे। एक दिन रात्रिमें महाराज आकर मिश्रजीके पैर दबाने ट्यो। बार्तो-ही-बार्तोमें मिश्रजीने प्रसंग छेड़ दिया कि महाप्रभु तो पुरी छोड़कर अब अलालनाथ जाना चाहते हैं।

वैरोको पकड़े हुए सम्भ्रमके साथ महाराजने कहा— 'क्यों, क्यों ? उन्हें यहाँ क्या कष्ट है ! जो भी कोई कष्ट हो उसे दूर कीजिये । मैं आपका सेवक सब प्रकारसे स्वयं उनकी सेवा करनेको उपस्थित हूँ ।'

मिश्रजीने कहा—'उन्हें गोपीनाथवाली घटनासे बड़ा कष्ट हुआ है। वे कहते हैं, विषयियोंके संसर्गमें रहना ठीक नहीं है।'

महाराजने कहा— श्रीमहाराज ! मैंने तो उन्हें धमकानेके लिये ऐसा किया था । वैसे भवानन्दजीके प्रति मेरी बड़ी श्रद्धा है । इस छोटी-सी वातके पीछे प्रभु पुरीका क्यों परित्याग कर रहे हैं । दो लाख रुपयोंकी कीन-सी बात है ! मैं रुपयोंको छोड़ दूँगा । आप जैसे भी बने तैसे प्रभुको यहीं रिलिये ।'

मिश्रजीने कहा— 'रुपये छोड़नेको वे नहीं कहते। रुपयोंकी बात सुनकर तो उन्हें और अधिक दुःख होगा। वैसे ही वे इस झंझटसे दूर रहना चाहते हैं। कहते हैं—'रीज-रोज यही झगड़ा चलता रहेगा। गोपीनाथ फिर ऐसा ही करेगा।'

महाराजने कहा— अाप उन्हें रुपयोंकी बात कहें ही नहीं। गोपीनाथ तो अपना ही आदमी है। अब झगड़ा क्यों होगा ? मैं उसे समझा दूँगा, आप महाप्रभुको जाने न दें। जैसे भी रख सकें अनुनय-विनय और प्रार्थना करके उन्हें यहीं रखें।

महाराजके चले जानेपर दूसरे दिन मिश्रजीने सभी बातें आकर प्रभुसे कहीं। सब बातोंको सुनकर प्रभु कहने लगे—'यह आपने क्या किया? यह तो दो लाख रुपये आपने मुझे ही दिलवा दिये। इस राज-प्रतिग्रहको लेकर मैं उलटा पापके भागी बना।' मिश्रजीने सभी बातें प्रभुको समझा दीं । महाराजके शील, स्वभाव, नम्रता और सद्गुणोंकी प्रशंसा की । प्रभु उनके भक्तिभावकी बातें सुनकर सन्तुष्ट हुए और उन्होंने अलालनाथ जानेका विचार परित्याग कर दिया।

इधर महाराजने आकर गोपीनाथजीको बुलाया और उन्हें पुत्रकी माँति समझाते हुए कहने लगे— 'देखो, इस प्रकार व्यर्थ व्यय नहीं करना चाहिये। तुमने बिना पूछे इतने स्पये खर्च कर दिये इसलिये हमें कोध आ गया। जाओ, वे स्पये माफ किये। अब फिर ऐसा काम कभी भी न करना। यदि इतने बेतनसे तुम्हारा काम नहीं चलता है, तो हमसे कहना चाहिये था। अबतक तुमने यह बात हमसे कभी नहीं कही। आजसे हमने तुम्हारा बेतन भी दुगुना कर दिया।' इस प्रकार दो लाख स्पये माफ हो जानेपर और वेतन भी दुगुना हो जानेसे गोपीनायजीको परम प्रसन्नता हुई। उसी समय वे आकर प्रमुक्त पैरोंमें पड़ गये और रोते-रोत कहने लगे— 'प्रभो! मुझे अब अपने चरणोंकी शरणमें लीजिये, अब मुझे इस विवय-जंजालसे खुड़ाइये।'

प्रशुने उन्हें प्रेमपूर्वक आलिङ्गन किया और फिर कभी ऐसा काम न करनेके लिये कहकर विदा किया।

जब महापुरुषोंकी तिनक-सी कृपा होनेपर गोपीनाथ सपरिवार सूळीसे यन गये, दो लाख रुपये माफ हो गये, वेतन दुगुना हो गया और पहलेसे भी अधिक राजांके प्रीतिभाजन बन गये, तब जो अनन्यभावसे महापुरुषोंके चरणोंकी सेवा करते हैं और उनके ऊपर जो महापुरुषोंकी कृपा होती है, उस कृपांके फलका तो कहना ही क्या ? उस कृपांसे तो फिर मनुष्यका इस संसारसे ही सम्बन्ध छूट जाता है। वह तो फिर सर्वतोभावेन प्रभुका ही हो जाता है। धन्य है ऐसी कृपाखुताको!

### श्रीशिवानन्द सेनकी सहनशीलता

न भवति भवति च न चिरं

भवति चिरं चेत् फले विसंवादी।

कोपः सत्पुरुषाणां

तुरुयः स्नेहेन नीचानाम्॥%

( सु० र० मां० ४९।१०।१०७)

पहले तो महापुरुषोंको कोघ होता ही नहीं है। यदि किसी विशेष कारणवश कोघ हो भी जाय तो वह स्थायी नहीं रहता, क्षणभरमें ही शान्त हो जाता है। यदि कोई ऐसा ही भारी कारण आ उपस्थित हुआ और महापुरुषोंका कोप कुछ कालतक बना रहा तो उसका परिणाम सुखकारी ही होता है। महापुरुषोंका वड़ा भारी कोप और नीच पुरुषोंका अत्यधिक स्नेह दोनों बराबर ही हैं। वहिक कुपुरुषोंके प्रेमसे सत्पुरुषोंका

\* सज्जनोंको क्रोध और नीच पुरुषोंको स्नेष्ट पहले तो होता ही नहीं, यदि होता भी है तो देरतक नहीं ठहरता, यदि देरतक रहा भी तो फल उलटा ही होता है। इस प्रकार सत्पुरुषोंका कोप नीच पुरुषोंके स्नेष्टके ही समान है। कोध लाख दर्जे अच्छा है, किन्तु सत्पुरुघोंके कोधको सहन करनेकी शक्ति सब किसीमें नहीं होती है। कोई परम भाग्यवान् क्षमाशील भगवद्भक्त ही महापुरुघोंके कोधको विना मनमें विकार लाये सहन करनेमें समर्थ होते हैं और इसीलिये वे संसारमें सुयशके भागी बनते हैं। क्योंकि शास्त्रोंमें मनुष्यका भूगण सुन्दर रूप बताया गया है, सुन्दर रूप भी तभी शोभा पाता है, जब उसके साथ सद्गुण भी हों। सद्गुणोंका भूगण श्वान है और ज्ञानका भूगण क्षमा है। क्ष चाहे मनुष्य कितना भी बड़ा ज्ञानी क्यों न हो, उसमें कितने ही सद्गुण क्यों न हों, उसका रूप कितना भी सुन्दर क्यों न हो, यदि उसमें क्षमा नहीं है, यदि वह लोगोंके द्वारा कही हुई कड़वी बातोंको प्रसन्नतापूर्वक सहन नहीं कर सकता तो उसका रूप, ज्ञान और सभी प्रकारके सद्गुण व्यर्थ ही हैं। क्षमावान् तो कोई शिवानन्दजी सेनके समान लाखों-करोड़ोंमें एक-आध ही मिलेंगे। महात्मा शिवानन्दजी तो क्षमाके अवतार ही थे—इसे पाठक नोचेकी घटनासे समझ सकेंगे।

पाठकोंको यह तो पता ही है कि, गौड़ीय भक्त रथ-यात्राको उपलक्ष्य बनाकर प्रतिवर्ष ज्येष्ठके अन्तमें अपने स्त्री-यञ्चोंके सहित श्री-जगन्नाथपुरीमें आते थे और वरसातके चार मास विताकर अन्तमें अपने-अपने घरोंको छौट जाते थे। उन सबके छानेका, मार्गमें सभी प्रकारके प्रबन्ध करनेका भार प्रभुने शिवानन्दजीको ही सौंप दिया था। वे भी प्रतिवर्ष अपने पाससे हजारों रुपये व्यय करके बड़ी सावधानीके साथ भक्तोंको अपने साथ छाते थे। सबसे अधिक कठिनाई घाटोंपर उतरनेकी थी। एक-एक, दो-दो रुपये उतराई छेनेपर भी घाटवाले यात्रियोंको ठीक

नरस्याभरणं रूपं रूपस्याभरणं गुणः ।
 गुणस्याभरणं शानं शानस्याभरणं क्षमा ॥

चै० च० ख० ५---४---

समयपर नहीं उतारते थे। यद्यपि महाप्रभुके देशन्यापी प्रभावके कारण गौरभक्तोंको इतनी अधिक असुविधा नहीं होती थी फिर भी कोई-कोई खोटी बुद्धिवाला घटवारिया इनसे कुछ-न-कुछ अडंगा लगा ही देता था। ये बड़े सरल थे, सम्पूर्ण भक्तोंका भार इन्हींके ऊपर था, इसल्ये घटवारिया, पहले-पहल इन्हें ही पकड़ते थे।

एक बार नीलाचल आते समय पुरीके पास ही किसी घटवारियाने शिवानन्द सेनजीको रोक रखा। वे भक्तींके ठहरने और खाने-पीनेका कछ भी प्रवन्ध न कर सके । क्योंकि घटवारियोंने उन्हें वहीं बैठा लिया था। इससे नित्यानन्दजीको उनके ऊपर बड़ा क्रोध आया । एक तो वे दिन-भरके भरवे थे, दूसरे रास्ता चलकर आये थे, तीसरे भक्तोंको निराश्रय भटकते देखनेसे उनका क्रोध उभड़ पड़ा । वे सेन महारायको भली-बुरी बातें सुनाने लगे। उसी कोधके आवेशमें आकर उन्होंने यहाँतक कह डाला कि 'इस शिवानन्दके तीनों पुत्र मर जायँ, इसकी धन-सम्पत्ति नाश हो जाय, इसने हमारे तथा भक्तोंके रहने और खाने-पीनेका कुछ भी प्रवन्ध नहीं किया । ' नित्यानन्दजीके क्रोधमें दिये हए ऐसे अभिशापको सुनकर सेन महाशयकी पत्नीको अत्यन्त ही दुःख हुआ, वे फूट-फूटकर रोने लगीं। जब बहुत रात्रि बीतनेपर घाटवाळोंसे जैसे-तैसे पिण्ड छुड़ाकर शिवानन्द-जी अपने बाल-बच्चोंके समीप आये तब उनकी धर्मपत्नीने रोते-रोते कहा---गुलाईने कुद्ध होकर हमें ऐसा भयङ्कर शाप दे दिया है। हमने उनका ऐसा क्या बिगाडा था ! अब भी वे कद्ध हो रहे हैं, आप उनके पास न जायँ।

शिवानन्दजीने दृढ्ताके साथ पत्नीकी बातकी अवहेलना करते हुए कहा—प्पाली कहींकी ! तू उन महापुरुषकी महिमा क्या जाने ? मेरे तीनों पुत्र चाहे अभी मर जायँ और धन-सम्पत्तिकी तो मुझे कुछ परवा नहीं। वह तो सब गुताईकी ही है, वे चाहें तो आज ही सबको छीन लें। में अभी उनके पास जाऊँगा और उनके चरण पकड़कर उन्हें शान्त कहँगा।'
यह कहते हुए वे नित्यानन्दजीके समीप चले। उस समय भी नित्यानन्दजीका क्रोध शान्त नहीं हुआ था। वृद्ध शिवानन्दजीको अपनी ओर आते
देखकर उनकी पीठमें उठकर एक जोरोंसे लात मारी। सेन महाशयने
कुछ भी नहीं कहा। उसी समय उनके टहरने और लाने-पीनेकी समुचित
व्यवस्था करके हाथ जोड़े हुए कहने लगे—'प्रभो ! आज मेरा
जन्म सफल हुआ, जिन चरणोंकी रजके लिये इन्द्रादि देवता भी तरसते
हैं वही चरण आपने मेरी पीठसे छुआये। मैं सचमुच कृतार्थ हो गया।
गुसाई ! अज्ञानके कारण मेरा जो अपराध हुआ हो, उसे क्षमा करें।
मैं अपनी मूर्यतावश आपको कुद्ध करनेका कारण बना—इस अपराधके
लिये में लिजत हूँ। प्रभो ! मुझे अपना सेवक समझकर मेरे समस्त
अपराधोंको क्षमा करें और मुझपर प्रकन्न हों।'

शिवानन्दजीकी इतनी सहनशीलता, ऐसी क्षमा और ऐसी एकान्त निष्ठाको देखकर नित्यानन्दजीका हृदय भर आया । उन्होंने जल्दीसे उठ-कर शिवानन्दजीको गलेसे लगाया और उन्हें आशीर्वाद देते हुए कहने लगे—शिवानन्द ! तुम्हीं सचसुच प्रसुके परम कृपापात्र बननेयोग्य हो । जिसमें इतनी अधिक क्षमा है वह प्रभुका अवश्य ही अन्तरङ्ग भक्त बन सकता है ।' सचसुच नित्यानन्दजीका यह आशीर्वाद फलीभृत हुआ और प्रभुने सेन मह्शियके ऊपर अपार कृपा प्रदर्शित की । प्रभुने अपने उन्लिष्ट महाप्रसादको शिवानन्दजीके सम्पूर्ण परिवारके लिये भिजवानेकी गोविन्दको स्वयं आज्ञा दी । इनकी ऐसी ही तपस्याके परिणामस्वरूप तो कवि कर्णपूर-जैसे परम प्रतिभावान् महाकवि और भक्त इनके यहाँ पुत्ररूपसे उत्पन्न हुए ।

नित्यानन्दजीका ऐसा वर्ताव शिवानन्दजी सेनके भगिनी-पुत्र श्रीकान्तको बहुत ही अरुचिकर प्रतीत हुआ । वह युवक या, शरीरमें

युवावस्थाका नृतन रक्त प्रवाहित हो रहा था, इस बातसे उसने अपने मामाका घोर अपमान समझा और इसकी शिकायत करनेके निमित्त वह सभी भक्तोंसे अलग होकर सबसे पहले प्रभुके समीप पहुँचा । बिना वस्त्र उतारे ही वह प्रभुको प्रणाम करने लगा । इसपर गोविन्दने कहा-'श्रीकान्त ! तम यह शिष्टाचारके विरुद्ध बर्ताव क्यों कर रहे हो ? अंगरखे-को उतारकर तब साधाङ्ग प्रणाम किया जाता है। पहले वस्त्रोंको उतार लो। रास्तेकी थकान मिटा लो, हाथ-मुँह घो लो, तब प्रभुके सम्मुख प्रणाम करने जाना ।' किन्तु उसने गोविन्दकी बात नहीं सुनी । प्रभु भी समझ गये, अवस्य ही कुछ दालमें काला है, इसलिये उन्होंने गोविन्दसे कह दिया--'श्रीकान्तके लिये क्या शिष्टाचार और नियम, वह जो करता है ठीक ही है, इसे तम मत रोको । इसी दशामें इसे बातें करने दो ।' इतना कहकर प्रभु उसरे भक्तोंके सम्बन्धमें बहुत-सी बातें पूछने छगे। पुराने भक्तोंकी बात पूछकर प्रभुने नवीन भक्तोंके सम्बन्धमें पूछा कि अबके बालभक्तोंमेंसे कौन-कौन आया है ? प्रमुके पीछे जो बच्चे उत्पन्न हुए थे, वे भी अबके अपनी-अपनी माताओंके साथ प्रभुके दर्शनोंकी उत्कण्ठासे आ रहे थे । श्रीकान्तने सभी बच्चोंका परिचय देते हुए शिवानन्दजीके पुत्र परमानन्द-दासका भी परिचय दिया और उसकी प्रखर प्रतिभा तथा प्रभदर्शनोंकी उत्कण्ठाकी भी प्रशंसा की । प्रभु उस बच्चेको देखनेके लिये लालायित-से प्रतीत होने लगे । इन सभी बातोंमें श्रीकान्त नित्यानन्दजीकी शिकायत करना भूल ही गये । इतनेमें ही सभी भक्त आ उपस्थित हुए । प्रभुने सदाकी भाँति उन सबका स्वागत-सत्कार किया और उन्हें रहनेके लिये यथायोग्य स्थान दिलाकर सभीके प्रसादकी व्यवस्था करायी।

# पुरीदास या कवि कर्णपूर

जयन्ति ते सुकृतिनो रसिख्दाः कवीश्वराः। नास्ति येषां यशःकाये जरामरणजं भयम्॥

( भर्तृहरि० नीति० २४ )

कविता एक भगवद्दत्त वस्सु है। जिसके द्वदयमें कमनीय कविता करनेकी कला विद्यमान है उसके लिये फिर राज्यसुखकी क्या अपेक्षा? इन्द्रासन उसके लिये तुच्छ है। कविता गणितकी तरह अभ्यास करनेसे नहीं आती, वह तो अलौकिक प्रतिमा है, किसी भाग्यवान् पुरुषको ही पूर्वजनमोंके पुण्योंके फलस्वरूप प्राप्त हो सकती है। कवि क्या नहीं कर सकता? जिसे चाहे अमर बना सकता है। जिसे चाहे पातालमें पहुँचा सकता है। मोज, विक्रम-जैसे अरबों-खरबों नहीं असंख्यों राजा हो गये, उनका कोई नाम क्यों नहीं जानता—इसल्यि कि वे काल्दिस-जैसे किव्कुलचूडामणि महापुरुषके श्रद्धाभाजन नहीं बन सके। योड़ी देरके लिये भगवान् रामकुरुणके अवतारीपनेकी वातको छोड़ दीजिये। सामान्य-दृष्टिसे वे केवल अपने प्रचण्ड दोर्दण्डबलके कारण बली नहीं बन सके।

\* उन परमपुण्यवान् रसिस्ड कवीश्वरोंकी जय हो, जिनके यशरूपी शरीरको अवश्य प्राप्त होनेवाले बुदापे तथा मरणका भय नहीं है । अर्थात कवियोंका यथार्थ शरीर उनका सुयश हो है । उनका सुयश सदा अमर बना रहता है । उसका नाश कभी नहीं होता ।

वाल्मीक और व्यासने उन्हें बली और वीर बनाया । तभी तो मैं कहता हैं, कवि ईश्वर है, अचतुर्भज विष्णु है, एक मुखवाला ब्रह्मा है और दो नेत्रवाला शिव है। कवि वन्दा है, पूज्य है, आदरणीय और सम्माननीय है। कविके चरणोंकी वन्दना करना ईश्वरकी वन्दनाके समान है। कवितारूपसे श्रीहरि ही उसके मखसे भाषण करते हैं। जिसे सनकर सकति और भाग्यवान परुषोंका मनमयर पंख फैलाकर तृत्य करने लगता है और नृत्य करते-करते अश्रविमोचन करता है । उन अश्रओंको बुद्धिरूपी मयूरी पान करती है और उन्हीं अश्रुओंसे आह्वादरूपी गर्भको धारण करती है, जिससे आनन्दरूपी पत्रकी उत्पत्ति होती है। वे पिता धन्य हैं जिनके घरमें प्रतिभाशाली कवि उत्पन्न होते हैं। ऐसा सौभाग्य श्रीशिवानन्द सेन-जैसे स्कृतिः साध्रसेवी और भगवद्भक्त पुरुषोंको ही प्राप्त हो सकता है जिनके कवि कर्णपूर-जैसे नैसर्गिक प्रतिभासम्पन्न कवि पुत्र उत्पन्न हुए । कविताका कोई निश्चय नहीं, वह कब परिस्फट हो उठे । किसी-किसीमें तो जन्म-से ही वह शक्ति विद्यमान रहती है, जहाँ वे बोलने लगते है वहीं उनकी प्रतिभा फूटने लगती है। कवि कर्णपूर ऐसे ही स्वाभाविक कविधे।

महाप्रमु जब संन्यास प्रहण करके पुरीमें विराजमान थे, तब बहुत-से मक्तोंकी स्त्रियाँ भी अपने पतियोंके साथ प्रमुदर्शनोंकी लालसासे पुरी जाया करती थीं। एक बार जब शिवानन्द सेनजी अपनी पत्नीके साथ मक्तोंको लेकर पुरी पधारे तब श्रीमती सेन गर्भवती थीं। प्रमुने आज्ञा दी कि अबके जो पुत्र हो, उसका नाम पुरी गोस्वामीके नामपर रखना। प्रमुमक्त सेन महाशयने ऐसा ही किया, जब उनके पुत्र हुआ तो उसका नाम रखा परमानन्ददास। परमानन्ददास जब बहे हुए तब वे प्रभुदर्शनोंके लिये अपनी उत्कण्ठा प्रकट करने लगे। इनकी प्रभु-परायणा माताने बाल्यकालसे ही इन्हें गौर-चरित्र रटा दिये थे और सभी गौर-भक्तोंके नाम कण्ठस्थ करा दिये थे । इनके पिता प्रतिवर्ष हजारों रुपये अपने पाससे खर्च करके भक्तोंको पुरी हे जाया करते थे और मार्गमें उनकी सभी प्रकारकी व्यवस्था स्वयं करते थे। इनका घरभर श्रीचैतन्यचरणों-का सेवक था। इनके तीन पुत्र थे—बड़े चैतन्यदास, मॅझले रामदास और सबसे छोटे ये परमानन्ददास, पुरीदास या कर्णपुर थे। परमानन्ददास बालकपनसे ही होनहार, मेधावी, प्रत्युत्पन्नमति और सरस दृदयके थे। इनके बहुत आग्रहपर वे इन्हें इनकी माताके सहित प्रभुके पास ले गये। वैसे तो प्रभुने इन्हें देख लिया था, किन्तु सेन इन्हें एकान्तमें प्रभुके पैरोंमें डालना चाहते थे। एक दिन जब महाप्रभु स्वरूप गोस्वामी आदि दो-चार अन्तरङ्ग भक्तोंके सहित एकान्तमें बैठे श्रीकृष्णकथा कह रहे थे तभी सेन महाशय अपने पुत्र परमानन्दपुरीको प्रभुके पास लेकर पहुँच गये। सेनने इन्हें प्रभुके पैरोंमें लिटा दिया। ये प्रभुके पैरोंमें लेटे-ही-लेटे उनके अँगूठेको चूसने लगे, मानो वे प्रभुपादपद्मोंकी मधुरिमाको पी रहे हों। प्रभु इन्हें देखकर अत्यन्त ही प्रसन्न हए । उन्होंने पूछा- 'इसका नाम क्या रखा है ?

धीरेसे सेन महाशयने कहा--- 'परमानन्ददास !'

प्रभुने कहा— 'यह तो बड़ा लम्बा नाम हो गया, किसीसे लिया भी कठिनतासे जायगा। इसलिये पुरीदास ठीक है।' यह कहकर वे बच्चेके सिरपर हाथ फेरते हुए प्रेमसे कहने लगे— 'क्यों रे पुरीदास! ठीक हैन तेरा नाम १ तू पुरीदास ही है न १' वस उस दिनसे ये परमानन्ददास-की जगह पुरीदास हो गये।

एक बार सेन इन्हें फिर लेकर प्रभुके दर्शनोंको आये। तब प्रभुने इन्हें पुचकारकर कहा—-बेटा पुरीदास ! अच्छा, कृष्ण-कृष्ण कहो। '१ किन्तु पुरीदासने कुछ भी नहीं कहा। तब तो प्रभु बहुत आश्चर्यमें रह गये। पिता भी कह-कहकर हार गये। प्रभुने भी चुचकारकर, पुचकारकर कई बार कहा, किन्तु इन्होंने कृष्ण-कृष्ण ही न कहा। तब तो पिताको इस बातसे बड़ा दुःख हुआ कि हमारा यह पुत्र अभक्त होगा क्या, अभक्त पुत्रसे तो बिना पुत्रके ही रहना अच्छा। प्रभु भी आश्चर्य करने लगे कि हमने जगत्से श्रीकृष्ण नाम लिवाया, इस छोटेसे बालक श्रीकृष्ण नहीं कहला सके। इसपर स्वरूप गोस्वामीने कहा—'यह बालक बड़ा ही बुद्धिमान् है, इसने समझा है कि प्रभुने हमें मन्त्र प्रदान किया है। इसल्ये अपने इष्ट मन्त्रको मन-ही-मन जप रहा है। मन्त्र किसीके सामने प्रकट थोड़े ही किया जाता है।' इस बातसे सभीको सन्तोप हुआ।

एक दिन जब इनकी अवस्था केवल सात ही वर्षकी थी तब सेन महाशय इन्हें प्रभुके समीप ले गये। प्रभुने पृछा—'कुछ पढ़ता भी है यह?'

सेनने धीरेसे कहा—'अभी क्या पढ़ने छायक है, ऐसे ही थोड़ा-बहुत कुछ खेळ करता रहता है।'

प्रमुने कहा—'पुरीदास, अच्छा वेटा ! कुछ सुनाओ तो सही ।' इतना सुनते ही सात वर्षका वालक स्वयं ही इस स्वरचित श्लोकः को बोलने लगा—

> श्रवसोः कुवलयमक्ष्णोरञ्जनमुरसो महेन्द्रमणिदाम। वृन्दावनरमणोनां मण्डनमस्त्रिलं हरिर्जयति ॥%

अो कृत्यावनकी रमणियोंके कानोंके नील कमल, ऑखोंके अक्षन, वक्ष: खालकी इन्द्रतीलमणि एवं समस्त आभरणरूप हैं उन भगवान् हरिकी जय हो।

सात वर्षके बालकके मुखसे ऐसा भावपूर्ण क्लोक सुनकर सभी उपस्थित भक्तोंको परमाश्चर्य हुआ । इसे सभीने प्रमुकी पूर्णकृपाका फल ही समझा । तब प्रमुने कहा—'तैंने सबसे पहले अपने क्लोकमें वजाङ्कनाओंके कानोंके आभूषणका वर्णन किया है, अतः त् किव होगा और कर्णपूर'के नामसे तेरी ख्याति होगी ।' तभीसे ये 'किव कर्णपूर' हुए ।

ये महाप्रभुके भावोंको मलीमाँति समझते थे। सच्चे मुकविसे भला किसके मनोभाव छिपे रह सकते हैं? ये सुकिथ थे। इन्होंने अपनी अधिकांश्च किसके मनोभाव छिपे रह सकते हैं? ये सुकिथ थे। इन्होंने अपनी अधिकांश्च किसता श्रीचैतन्यदेवके ही सम्बन्धमें की है। इनके बनाये हुए आनन्द-चृत्दावन (चम्पू), अलङ्कारकोस्तुम (अलङ्कार), श्रीचैतन्य-चिरत (काव्य), श्रीचैतन्यचन्द्रोदय (नाटक) और गौरगनोद्देशदीपिका प्रभृति ग्रन्थ मिलते हैं। इनका चैतन्य-चिरत महाकाव्य बड़ा ही सुन्दर है। चैतन्यचन्द्रोदय नाटककी भी खूच ख्याति है। भौरगनोद्देशदीपिका में इन्होंने श्रीकृष्णकी लील और श्रीचेतन्यकी लीलओंको समान मानते हुए यह बताया है कि गौर-भक्तोंमेंसे कौन-कौन भक्त श्रीकृष्णलीलाकी किस-किस सखीके अवतार थे। इसमें रूप, सनातन, रञ्जनायदास आदि सभी गौर-भक्तोंको भिन्न-भिन्न सखियोंका अवतार वताया गया है। बड़ी विशाल करपना है, कविप्रतिभा ही जो टहरी, जिस ओर लग गयी उसी ओर कमाल करके दिखा दिया। अपने पिताके सम्बन्धमें ये लिखते हैं—

पुरा वृन्दावने वीरा दूती सर्वाश्च गोपिकाः। निनाय कृष्णनिकटं सेदानीं जनको मम॥

अर्थात् 'पहले श्रीकृष्णलीलामें वीरा नामकी दूती जो सभी गोपिकाओंको श्रीकृष्णके पास ले जाया करती थी। उसी वीरा दूतीके अवतार मेरे पिता (श्रीशिवानन्द सेन ) हैं।' इसी प्रकार सभीके सम्बन्धकी इन्होंने बड़ी सुन्दर कल्पनाएँ की हैं। धन्य है ऐसे किवको और धन्य है उनके कमनीय काव्यामृतको जिसका पान करके आज भी गौर-भक्त उसी चैतन्यरूपी आनन्दसागरमें किछोठें करते हुए परमानन्दसुखका अनुभव करते हैं। अक्षरोंको जोड़नेवाले किव तो बहुत हैं। किन्तु सत्किव वही है, जिसकी सभी छोग प्रशंसा करें। सभी जिसके काव्यामृतको पान करके लड़ू हो जायँ। एक किवने किवके सम्बन्धमें एक वड़ी ही सुन्दर बात कही है—

सस्यं सन्ति गृहे गृहेऽपि कवयो येषां वचश्चातुःशि स्वे हम्यें कुछकन्यकेव लभते स्वल्पैर्गुणैगोंश्वम् । दुष्प्रापः स तु कोऽपि कोविदमतिर्यद्वाप्रसम्राहिणां पण्यस्त्रीव कलाकलापकुशला चेतांसि हर्तुं क्षमा ॥

ंबैसे तो बोलने-चालने और बातें बनानेमें जो औरोंकी अपेक्षा कुछ व्युत्पन्नमितिके होते हैं ऐसे किव कहलानेवाले महानुभाव घर-घर मौजूद हैं। अपने परिवारमें जो लड़की योड़ी भी मुन्दरी और गुणवती होती है, उसीकी कुलवाले यहुत प्रशंसा करने लगते हैं। क्योंकि उसके लिये उतना बड़ा परिवार ही संसार है। ऐसे अपने ही घरमें किव कहलानेवाले सजनोंकी गणना मुकिवयोंमें थोड़े ही हो सकती है। सच्चा मुकिव तो वही है जिसकी कमनीय किवता अज्ञात कुलगोत्रवाले कलाकोविदोंके मनको भी हठात् अपनी ओर आकर्षित कर ले। उनकी वाणी मुनते ही उनके मुलांसे वाह-वाह निकल पड़े। जैसे कलाकलापमें कुशल वाराङ्गनाके कुलगोत्रको न जाननेवाले पुरुष भी उसके गायन और कलासे मुग्ध होकर स्वयं ही उसकी ओर खिंच-से जाते हैं।

ऐसे सुकवियोंके चरणोंमें हमारा कोटि-कोटि प्रणाम है।

# महाप्रभुकी अलौकिक क्षमा

क्षमा बलमशक्तानां शक्तानां भूषणं क्षमा। क्षमा वशीकृतिलोंके क्षमया किं न सिद्धयति ॥

(सु०र० भां०८७।३)

महापुरुषोंके पास भिन्न-भिन्न प्रकृतिके भक्त होते हैं। बहुत-से तो ऐसे होते हैं, जो उनके गुण-अवगुणको समझते ही नहीं, उनके लिये वे जो भी कुछ करते हैं सब अच्छा ही करते हैं। महापुरुषोंके कार्योमें उन्हें अनौचित्य दीखता ही नहीं। बहुत-से ऐसे होते हैं, जो गुणदोषोंका

\* निर्वे पुरुषोंका वल क्षमा ही है और वही क्षमा बलवानोंका परम भूषण है। क्षमाके द्वारा संसार वशमें किया जा सकता है। संसारमें ऐसा कौन-सा काम है, जो क्षमाके द्वारा सिद्ध न हो सकता हो ? विवेचन तो कर लेते हैं, किन्तु महापुरुषोंके दोषोंके उपर ध्यान नहीं देते, वे अवगुणोंकी उपेक्षा करके गुणोंको ही ग्रहण करते हैं। कुछ ऐसे होते हैं, हृदयसे उनके गुणोंके प्रति तो श्रद्धांके भाव रखते हैं। किन्तु जहाँ उन्हें कोई मर्यादांके विवद्ध कार्य करते देखते हैं वहाँ उनकी आळोचना भी करते हैं और उन्हें उस दोषसे पृथक् रखनेंके लिये प्रयवशील भी होते हैं। कुछ ऐसे भी भक्त या कुभक्त होते हैं जो महापुरुषके प्रभावको देखकर मन-ही-मन डम्ह करते हैं और उनके कामोंमें सदा छिद्रान्वेपण ही करते रहते हैं। उपर्युक्त तीन प्रकारके भक्त तो महापुरुपोंसे यथाशक्ति लाभ उठाते हैं, किन्तु ये चौथे निन्दक महाशय अपना नाश करके महापुरुषका कल्याण करते हैं, अपनी नीचताके द्वारा अपना नाश करके महापुरुषका कल्याण करते हैं, अपनी नीचताके द्वारा महापुरुपोंकी सद्दृत्तियोंको उभाइकर उन्हें लोगोंके सम्मुख रखते हैं। उनके बराबर परोपकारी संसारमें कौन हो सकता है, जो अपना सर्वस्व नाश करके लोककल्याणके निमित्त महापुरुपोंके द्वारा क्षमा और सहनशीलताका आदर्श उपस्थित कराते हैं।

महाप्रमुके दरवारमें पहले और दूसरे प्रकारके भक्तोंकी ही संख्या अधिक थी। प्रायः उनके सभी भक्त उन्हें 'सचल जगन्नाथ' 'संन्यास-वेषधारी पुरुषोत्तम' मानकर भगवद्बुद्धिसे उनकी सेवा-पूजा किया करते थे, किन्तु आलोचक और निन्दकोंका एकदम अभाव ही हो, सो बात नहीं थी। उनके बहुत-से आलोचक भी थे, किन्तु प्रभु उनकी बातें ही नहीं सुनते थे। कोई भूलमें आकर उनसे कह भी देता, तो वे उसे उस बातके सुनानेसे एकदम रोक देते थे। यह तो बाहरके लोगोंकी बात रही, उनके अन्तरङ्ग भक्तों तथा साथियोंमें भी ऐसे थे, जो खरी कहनेके लिये प्रभुके सामने भी नहीं चूकते थे, किन्तु उनका भाव ग्रुद्ध था। एक त्यागाभिमानी रामचन्द्रपुरी नामके उनके घोर निन्दक संन्यासी भी

थे, किन्तु प्रभुकी अलैकिक क्षमाके सामने उन्हें अन्तमें पुरीको ही छोड़कर जाना पड़ा । पहले दामोदर पण्डितकी आलोचनाकी एक घटना सुनिये ।

महाप्रभु श्रीमन्दिरके समीप ही रहते थे। वहीं कहीं पासमें ही एक उिंद्रया ब्राह्मणीका घर था। वह ब्राह्मणी विधवा थी, उसका एक तरहः चौदह वर्षका छड़का प्रभुके पास आया करता था। उस छड़केका सौन्दर्य अपूर्व ही था। उसके शरीरका रंग तप्त काञ्चनके समान बड़ा ही मुन्दर था, अङ्ग-प्रत्यङ्ग सभी मुडौछ-मुन्दर थे। शरीरमें स्वाभाविक बाळचापस्य था। अपनी दोनों बड़ी-बड़ी मुहावनी ऑखोंसे वह जिस पुरुषकी भी आर देख छता वही उसे प्यार करने छगता। वह प्रभुको प्रणाम करनेके छिये नित्यप्रति आता। प्रभु उससे अत्यधिक स्नेह करने छगे। उसे पासमें विठाकर उससे प्रेमको मीठी-मीठी बातें पूछते, कभी-कभी उसे प्रसाद भी दे देते। बच्चोंका हृदय तो बड़ा ही सरछ और सरस होता है, उनसे जो भी प्रेमसे बोछ वे उसीके हो जाते हैं। प्रभुके प्रेमके कारण उस बच्चेका ऐसा हाछ हो गया कि उसे प्रभुके दर्शनीके बिना चैन ही नहीं पड़ता था। दिनमें दो-दो, तीन-तीन बार वह प्रभुके पास आने छगा।

दामोदर पण्डित प्रभुके पास ही रहते थे। उन्हें उस अद्वितीय रूप-लावण्ययुक्त अल्पवयस्क बच्चेका प्रभुके पास इस प्रकारसे आना बहुत ही बुरा लगने लगा। वे एकान्तमें बच्चेको डाँट भी देते और उसे यहाँ आनेको निपेध भी कर देते, किन्तु हृदयका सद्या प्रेम किसकी परवा करता है। अल्यन्त स्नेह मनुष्योंको ढीट भी बना देता है। पण्डितके मना करनेपर भी वह लड़का बिना किसीकी बात सुने निर्भय होकर प्रभुके पास चला जाता और घंटों उनके पास बैटा रहता। प्रभु बाल-भावमें उससे भाँति-भाँतिकी बातें किया करते। मनुष्यके स्वभावमें एक प्रकारकी कृरता होती है। जब हम किसीपर अपना पूर्ण अधिकार समझते हैं और उसीपर अपना पूर्ण अधिकार समझने वाला कोई दूसरा पुरुष भी हो जाता है तो हम मन-ही-मन उससे डाह करने लगते हैं, फिर चाहे वह कितना भी सर्वेगुणसम्पन्न क्यों न हो, हमें वह राक्षस-सा प्रतीत होता है। दामोदर पण्डितका भी यही हाल था। उन्हें उस विधवाके सुन्दर पुत्रकी सूरतसे घृणा थी, उसके नामसे चिद् थी, उसे देखते ही वे जल उठते। एक दिन उन्होंने उस लड़को प्रसुके पास बैटा देखा। प्रसु उससे हँस-हँसकर बातें कर रहे थे। उस समय तो उन्होंने प्रसुष्ठे कुछ नहीं कहा। जब वह लड़का उठकर चला गया तो उन्होंने कुछ प्रेमपूर्वक रोपके स्वरमें कहा—प्रमों! आप दूसरोंको ही उपदेश देनेके लिये हैं, अपने लिये नहीं सोचते कि हमारे आचरणको देखकर कोई क्या समझेगा?

प्रभुने सम्भ्रमके साथ कहा—'क्यों, क्यों, पण्डितजी ! मैंने ऐसा कौन-सा पापकर्म कर डाला ?'

उसी प्रकार रोपके साथ दामोदर पण्डितने कहा—-'मुझे इस लड़केका आपके पास इस प्रकार निस्संकोचभावसे आना अच्छा प्रतीत नहीं होता। आपको पता नहीं, लोग क्या मनमें सोचेंगे ? संसारी लोग विचित्र होते हैं, अभी तो सब गुसाई-गुसाई कहते हैं। आपके इस आचरणसे सभी आपकी निन्दा करने लगेंगे और तब सब ईश्वरपना भूल जायँगे।'

प्रभुने सरलतापूर्वक कहा—'दामोदर ! इस लड़केमें तो मुझे कोई भी दोप नहीं दीखता; बड़ा सरल, भोला-भाला और गौके बलड़ेके समान सीधा है।' दामोदर पण्डितने कहा— आपको पता नहीं, यह विधवाका पुत्र है, इसकी माता अभी युवती है, वैसे वह बड़ी तपस्विनी, सदाचारिणी तथा भगवत्यरायणा है, किर भी उसमें तीन दोष हैं। वह युवती है, अत्यिधिक सुन्दरी है और विधवा तथा अपने घरमें अकेली ही है, आप अभी युवक हैं, अदितीय रूपलावण्ययुक्त हैं। हम तो आपके मनो-भावोंको समझते हैं, किन्तु लोक किसीको नहीं छोड़ता। वह जरा-सा छिद्र पाते ही निन्दा करने लगता है। लोगोंके मुखोंको हम थोड़े ही पकड़ लेंगे। इतने दिनकी जमी हुई प्रतिष्ठा सभी धूलमें मिल जायगी।

दामोदर पण्डितकी बातोंसे प्रभुको हृदयमें सन्ताप हुआ कि इन्हें मेरी पिवत्रताका इतना अधिक ध्यान रहता है, किन्तु उनके मोलेपन-पर उन्हें हुँची भी आयी। उस समय तो उन्होंने उनसे कुछ भी नहीं कहा। दूसरे दिन एकान्तमें बुलाकर कहने लगे—प्दामोदर पण्डित! में समझता हुँ, तुम्हारा नवदीपमें ही रहना ठीक होगा, वहाँ तुम्हारे भयसे मक्तवृन्द मर्यादाके विश्व आचरण न कर सकेंगे और तुम माताजीकी भी देख-रेख करते रहोगे। वहीं जाकर माताके समीप रहो और बीचमें मुझे देखनेके लिये यहाँ आ जाया करना। माताजीके चरणोंमें मेरा प्रणाम कहना और उन्हें समझा देना कि में सदा उनके बनाये हुए व्यक्जनोंको खानेके लिये नवदीपमें आता हूँ और प्रत्यक्षरीतिसे मगवान् के मोग लगाये हुए नैवेचको पाता हूँ। इतना कहकर और जगनायजीका प्रसाद देकर उन्हें नवदीपको विदा किया। वे नवदीपमें आकर राची-माताके समीप रहने लगे, उनके मयसे नवदीपके मक्त कोई भी मर्यादाके विश्व कार्य नहीं करते थे। इनकी आलोचना बड़ी ही खरी तथा तीव होती थी।

### निन्दकके प्रति भी सम्मानके भाव

क्षमा शस्त्रं करे यस्य दुर्जनः किं करिष्यति। अतुणे पतितो विद्वः स्वयमेवोपशाम्यति॥®

(सु०र० भां०८७।१)

महान्मा दादूद्याळजीने निन्दा करनेवालेको अपना पीर--गुरु बताकर उसकी खूव स्तुति की है। जिन पाठशालाओंमें परीक्षक होते हैं और वे सदा परीक्षा ही लेते रहते हैं, उसी प्रकार इन निन्दकोंको भी समझना चाहिये। परीक्षक उन्हीं छात्रोंकी परीक्षा करते हैं, जो विद्वान् बननेकी इच्छासे पाठशालामें पढ़नेके निमित्त प्रवेश करते हैं। जो बालक पढ़ता ही

\* जिसके , हाथ में क्षमारूपी शक्त है, उसका दुर्जन लोग क्या किगाइ सकते हैं ? जहाँ तिनके ही न हों, वहाँ यदि अग्नि गिर भी पड़े तो थोड़ी देरमें आप-से-अग्प ही शान्त हो जायगी। नहीं, जो जानवरोंकी तरह पैदा होते ही खाने-पीनेकी चिन्तामें छग जाता है उसकी परीक्षक परीक्षा ही क्या करेगा ? वह तो निरक्षरताकी परीक्षामें पहले ही उत्तीर्ण हो चुका है । इसी प्रकार निन्दक लोग उन्हींकी निन्दा करते हैं जो इहलैकिक तथा पारलैकिक उन्नति करना चाहते हैं, जो श्रेष्ठ बननेकी इच्छासे उन्नतिकी पाठशालामें प्रवेश करते हैं । जिसके जीवनमें कोई विशेषता ही नहीं, जो आहार, निद्रा, भय और मैथुनादि धर्मोंमें अन्य प्राणियोंके समान ब्यवहार करता है उसकी निन्दा-स्तुति दोनों समान हैं।

इहलौकिक उन्नतिमें निन्दा चाहे कुछ विन्न भी कर सके। किन्तु पारलौकिक उन्नतिमें तो निन्दा सहायता ही करती है। निन्दाके दो भेद हैं-एक तो अपवाद, दूसरा प्रवाद । बुरे काम करनेपर जो निन्दा होती है उसे अपवाद कहते हैं। उससे बचनेकी सभीको जी-जानसे कोशिश करनी चाहिये, किन्त कोई निन्दित कर्म किया तो है नहीं और वैसे ही लोग ढाइसे, द्वेषसे या भ्रमसे निन्दा करने छगे हैं उसे प्रवाद कहते हैं। उन्नतिके पथकी ओर अग्रसर होनेवाले व्यक्तिको प्रवादकी परवा न करनी चाहिये । प्रवाद ही उन्नतिके कण्टकाकीर्ण शिखरपर चढानेके लिये सहारेकी लाठीका काम देता है। जो लोकरखनके लिये प्रवादकी भी परवा करके उसकी अयथार्थता लोगोंपर प्रकट करते हैं वे तो ईश्वर हैं। ईश्वरोंके तो वचनोंको ही सत्य मानना चाहिये। उनके आचरणोंकी सर्वत्र नकल न करनी चाहिये। धोबीके प्रवादपर निष्कलक और पतिपरायणा सती-साध्वी जगन्माता सीताजीको श्रीरामचन्द्रजीने त्याग दिया। छोगोंके दोष लगानेपर भगवान् स्थमन्तकमणिको हुँढते-हुँढते परेशान हो गये। ये कार्य उन्हीं अवतारी पुरुषोंको शोभा देते हैं। हम साधारण कोटिके जीव यदि इस प्रकारके प्रवादोंकी परवा करें तब तो हमलोगोंको पैर रखनेकी जगह भी न मिलेगी, क्योंकि जगत् प्रवादिषय है, इसे दूसरोंकी

चै० च० ख० ५---५---

श्कटी निन्दा करनेमें मजा मिलता है। ऐसे ही एक निन्दक महाशय खामी रामचन्द्रपुरी प्रभुके समीप कुछ काल रहे थे, उनका वृत्तान्त सुनिये।

भगवान् माधवेन्द्रपुरी श्रीशङ्कराचार्यके दस नामी संन्यासियोंमें होनेपर भी भक्तिभावके उपासक थे। वे व्रजविहारीको ही सविशेष, निर्विशेष, साकार-निराकार तथा देशकाल और कार्यकारणसे पृथक् सच्चिदानन्दस्वरूप ब्रह्म समझते थे। वे निर्विशेष ब्रह्मकी निन्दा नहीं करते थे। उनका कथन था—'भाई! जिन्हें निर्गुण निर्विशेष ब्रह्मके ध्यानसे आनन्द आता हो, वे भले ही ध्यान और अभ्यासके द्वारा उस निराकार ब्रह्मका ध्यान करें, किन्तु हमारा मन तो उस यमुनाके पुलिनोंपर गौओंके पीछे दौड़नेवाले किसी स्थामरंगके छोकरेने हर लिया है। हमारी ऑर्खोंन्में तो वही गड़ गया है। उसके सिवा हमें दूसरा रूप भाता ही नहीं। विश्व हमें नीला-ही-नीला दीखता है। अ

ये रामचन्द्रपुरीजी भी उन्हों भगवान माधवेन्द्रपुरीके शिष्य थे। उनके शिष्योंमें परमानन्दपुरी, रङ्गपुरी, रामचन्द्रपुरी और ईश्वरपुरी आदिके नाम मिळते हैं। इन सबमें ईश्वरपुरी ही अपने गुरुमें अत्यधिक श्रद्धा रखते थे और उनकी छोटी-से-छोटी सेवा अपने ही हाथोंसे करते थे, इसीळिये इनपर गुरु महाराजका प्रसाद सबसे अधिक हुआ और उसीके फळस्वरूप इन्हें गौराङ्ग महाप्रभुके मन्त्रदीक्षागुरु होनेका छोक-विख्यात पद प्राप्त हो सका। ये रामचन्द्रपुरी महाशय पहळेसे ही सूची तबीयतके और गुरुनिन्दक थे। जब भगवान् माधवेन्द्रपुरीका अन्तिम

ध्यानाभ्यासवशीकृतेन मनसा यिक्रिगुँगं निष्कियं
 ज्योतिः किञ्चन योगिनो यदि परं पदयन्ति पदयन्तु ते ।
 असाकं तु तदेव छोचनचमत्काराय भूयाचिरं
 कार्लिन्दीपुलिनेषु यिक्किमि तन्नीलं महो धावति ॥
 ( मधुसुदनस्वामिनः )

समय आया और वे इस नश्वर शरीरको परित्याग करके गोलोकको गमन करने लगे तब श्रीकृष्णविरहमें छटपटाते हुए हदन करने लगे। रोते-रोते वे विकलताके साथ साँस भर-भरकर वेदनाके स्वरमें कहते-धानाय ! तुम्हें कब देख सङ्गा, मथुरामें जाकर आपके दर्शन न कर सका ! ह मेरे मनमोहन ! इस अधमको भी उनारो, मैं आपके विरहजन्य दुःखरे जला जा रहा हूँ !' उनकी इस पीड़ाको, विकलताको, कातरता और अधीरताको कोई सचा भगवत्-रितक ही समझ सकता था। शुष्क तबीयतके, अक्खड़ प्रकृतिके ज्ञानाभ्यासी रामचन्द्रपुरी इस व्यथाका मर्मे क्या जानें । उन्होंने वे ही सुनी हुई ज्ञानकी बातें छाँटनी शुरू कर दीं । उन शिक्षकमानी महात्माको यह भी ध्यान नहीं रहा कि जिन महापुरुष्धे हमने दीक्षा ली है वे भी इन बातोंको जानते होंगे । वे गुरुजीको उपदेश करने लगे--- भहाराज ! आप ये कैसी मोहकी-सी भूली-भूली बातें कह रहे हैं। यह हृदय ही मथुरा है। आप ही ब्रह्म हैं। जगत त्रिकालमें भी नहीं हुआ । आप इस शोकको दर कीजिये और अपनेको ही ब्रह्म अनुभव कीजिये। धीरेसे क्षीणस्वरमें महाराजने अपने प्रिय शिष्य ईश्वरप्री महाराज-को बुराया और उन्हें आज्ञा दी कि रामचन्द्रको भेरे सामनेसे हटा दो । रामचन्द्रपुरी गुरुको असन्तुष्टताको लिये हुए ही बाहर हुए । भगवान् माधवेन्द्रपुरीने श्रीकृष्ण-श्रीकृष्ण कहते हुए और अन्तिम समय-में इस ब्लोकका उचारण करते हुए इस पाञ्चमौतिक नश्वर शरीरको त्याग दिया---

> अयि दीनदयाई नाथ हे मथुरानाथ कदावलोक्यसे। हृद्यं त्वदलोककातरं दयित!भ्राम्यति किं करोम्यहम्॥

(पद्यावल्याम्)

<sup>\*</sup> हे दीनोंके जपर दया करनेवाले प्रमो ! हे दयालो ! हे मथुरानाथ ! तुग्हारे मनोहर मुखकमलको कब देख सकूँगा ? नाथ ! यह इदय तुम्हें न देखनेके

पुरी महाराजके निधनके अनन्तर ईश्वरपुरी महाराज तो गौड़ देशकी ओर चले गये और रामचन्द्रपुरी तीथोंमें भ्रमण करते रहे। भ्रमण करते करते ये प्रमुकी कीर्ति और प्रशंसा सुनकर पुरीमें आये। आकर उन्होंने अपने ज्येष्ठ गुरुभ्राता परमानन्दजी पुरीके चरणोंमें प्रणाम किया और फिर प्रभुष्ठे मिलनेके लिये गये। प्रभु इनका परिचय पाकर उठकर खड़े हो गये और इनके चरणोंमें गुरुभावसे श्रद्धांके साथ प्रणाम किया। और भी प्रभुके साथी बहत-से विरक्त भक्त वहाँ आ गये, सभीने गुरुभावते पुरीको प्रणाम किया और बहुत देरतक भगवत्सम्बन्धी बार्ते होती रहीं । प्रभुके पास आये हुए अतिथियोंका भार इन्हीं सब विरक्त वैष्णवींपर था । वे लोग भिक्षा करके लाते थे और उसीसे आगत अतिथियोका स्वागत-सरकार करते थे। महाप्रमुकी भिक्षाका कोई नियम नहीं था, जो भी भक्त निमन्त्रण करके प्रसाद दे जाय उसे ही प्रभु पा हेते थे। सार्वभौम भट्टाचार्य आदि गृहस्थी भक्त प्रमुको अपने घरपर भी बलाकर भिक्षा कराते थे और विरक्त भक्त भी बारी-बारीसे प्रभुको भिक्षा करा दिया करते थे। सामान्यतया प्रभुकी भिक्षामें चार आनेका खर्च था। चार आनेके प्रसादमें प्रभुकी भिक्षाका काम चल जाता। और सब तो इधर-उधरसे भिश्वा कर छाते थे। केवल श्रीईश्वरपुरीके शिष्य काशीश्वर और सेवक गोविन्द ये दो प्रभके ही समीप भिक्षा पाते थे। इन चार आनोंके प्रसादमें तीनोंका ही काम चल जाता था। इसके अतिरिक्त प्रेमके कारण कोई और भी अधिक मिष्टान आदि पदार्थ ले आवे तो प्रभु उसकी भी अवहेलना नहीं करते थे। प्रसादमें उनकी भेद-बद्धि नहीं थी । भक्त प्रेमपूर्वक प्रभुको आग्रह कर करके खूब खिलाते थे

कारण कातर होकर तुम्हारे लिये छटपटा रहा है, चारों ओर घूम रहा है, प्राणबलभ !अब मैं क्या करूँ? कड़ों जाऊँ? और प्रभु भी उनके आग्रहको मानकर इच्छा न होनेपर भी योड़ा-बहुतः खा लेते थे।

उस दिन नवागत रामचन्द्रपुरीका निमन्त्रण जगदानन्दजीने किया । मन्दिरसे प्रसाद लाकर उन्होंने प्रेमपूर्वक उन्हें भिक्षा करायी । वे तो प्रेमी थे, प्रभुको जिस प्रकार प्रेमपूर्वक आग्रहके साथ भिक्षा कराते थे, उसी प्रकार आग्रह कर-करके उन्हें भी खुब खिलाया। वे महाशय आग्रह करनेसे खा तो बहुत गये। किन्तु जाते ही उन्होंने जगदानन्द पण्डितकी निन्दा करनी आरम्भ कर दी। कहने लगे--- 'सचमच हमने जो सना था कि श्रीकृष्णचैतन्यके सभी भक्त पेट हैं। यह बात ठीक ही निकली। भला, साधु होकर जो इतना अन्न खायगा, वह भजन-पूजन कैसे कर सकेगा ?' इस प्रकारकी बहुत-सी बातें वे लोगोंसे कहते। स्वयं त्यागके अभिमानके कारण भिक्षा करके खाते । जहाँ तहाँ एकान्त स्थानों और पेड़ोंके नीचे पड़े रहते और महाप्रभुके आचरणकी लोगोंमें खूब निन्दा करते । वे अपने स्वभावसे विवश थे, प्रभुका इतना भारी प्रभाव उन्हें अखरता था। उनमें ही क्या विशेषता है कि लोग उन्हींकी पूजा करते हैं। वे संन्यासी होकर भी एहस्थियोंके घरमें रहते हैं। हम विरक्तोंकी भाँति एकान्त स्थानोंमें निवास करते हैं। वे रोज बढिया-बढिया पदार्थ संन्यासीधर्मके विरुद्ध अनेकों बार खाते हैं। हम यति-धर्मका पालन करते हुए रूखी-सूखी भिक्षापर ही निर्वाह करते हैं। वे सदा लोगोंसे घिरे रहते हैं। हमलोगोंसे एकदम पृथक रहते हैं। फिर भी मूर्ख लोग हमारा सत्कार न करके उन्हीका सबसे अधिक सत्कार करते हैं। मालूम होता है लोग यतिधर्मसे अनिभन्न हैं, हम उन्हें समझाकर उनके भ्रमको दूर कर देंगे । यह सोचकर वे प्रभुके आचरणोंकी निस्दा करने लगे और यतिधर्मके व्याजसे अपनी प्रशंसा करने लगे ।

भक्तोंने जाकर यह बात प्रभुसे कही । प्रभु तो किसीके सम्बन्धका निन्दावावय सुनना ही नहीं चाहते थे, इसिल्ये उन्होंने इस बातकी एक-दम उपेक्षा ही कर दी । रामचन्द्रजी अपने स्वभावानुसार प्रभुकी तथा उनके भक्तोंकी सदा कड़ी आलोचना करते रहते थे ।

एक दिन वे प्रातःकाल प्रमुक्ते पास पहुँचे । उस समय प्रमु समुद्र-स्नान करके वैठे हुए भगवन्नामोंका जप कर रहे थे। एक ओर सुन्दर कमण्डल रखा था, दूसरी ओर श्रीमद्भागवतकी पुस्तक रखी थी। रात्रिकी प्रसादी मालाएँ भी वहाँ टँग रही थीं। पुरीको देखते ही प्रमुने उन्हें उठकर सादर प्रणाम किया और वैठनेके लिये आसन दिया। जिस प्रकार भीटा और विद्या पास-पास रहनेपर मक्खीकी दृष्टि विद्यापर ही जाती है और वह मीठेको लोडकर विद्यापर ही वैठती है उसी प्रकार छिद्रान्वेपण-स्वभाववाले रामचन्द्रपुरीकी दृष्टि सामने दीवालपर चढ़ती दुई चींटियोंके उपर पड़ी। दीवालपर चींटियोंका चढ़ना कोई नयी बात नहीं थी, किन्तु वे तो लिद्रान्वेपणके ही निमित्त आये थे। इसलिये बोले—'क्यों जी! इम समझते हैं, तुम मीठा बहुत खाते हो, तभी तो सुम्हारे यहाँ इतनी चींटी हैं।'

प्रभु इसे अस्वीकार न कर सके। उन्होंने सरलताके साथ कहा---'भगवन्! भगवान्के प्रसादमें मैं मीठे-खट्टेका विचार नहीं करता।'

पुरीने अपना गुरुत्व जताते हुए कहा—प्यह बात ठीक नहीं है, ऐसा आचरण यतिधर्मके विरुद्ध है । संन्यामीको स्वादिष्ट पदार्थ तो कभी खाने ही न चाहिये । भिक्षामें जो भी कुछ रूखा-सूखा मिछ गया उसीसे उदरपूर्ति कर लेनी चाहिये । साधुको स्वादसे क्या प्रयोजन ? दुम्हारे सभी भक्त खुब खाते हैं और तान दुपट्टा सोते हैं, भटा इतना अधिक खानेपर भजन कैसे हो सकता है! सुना है, तुम भी बहुत खाते हो।

प्रभुने अत्यन्त ही दीनताके साथ कहा— अब आप जैसा उपदेश करेंगे, वैसा ही कहूँगा।

पुरीने कुछ गर्वके स्वरमें कहा-- 'हम क्या उपदेश करेंगे, तुम स्वयं समझदार हो। संन्यासी होकर संन्यासियोंकान्सा आचरण करो। इस दकानदारीको छोड़ो। लोगोंका मनोरञ्जन करनेसे क्या लाभ ? संन्यासीका जीवन तो घोर तितिक्षामय होना चाहिये । यह सनकर प्रभ चुप हो गये और रामचन्द्रपुरी उठकर चले गये। तब प्रभुने गोविन्दको बुलाकर कहा--'गोविन्द! आजसे मेरे लिये एक 'चोठि' भात और पाँच पीठाके व्यञ्जन, बस यही भिक्षामें लिया करना । इससे अधिक मेरे लिये किसीसे भिक्षा ली तो मैं बहुत असन्तुष्ट होऊँगा ।' जगनाधजी-का प्रसाद सदा मिटीकी हाँडियोंमें बनता है। एक हाँडीके चौथाई भागको 'एक चोठि' या एक चौथाई बोलते हैं। मारूम पडता है, उन दिनों मोल लेनेपर एक हाँडी भात दो-तीन पैसेमें मिलता होगा और एक दो पैसेमें दूसरे व्यञ्जन । चार पैसेके प्रसादमें चार-पाँच आदिमयोंकी भलीभाँति तप्ति हो जाती होगी । अब प्रभुने केवल एक पैसेका ही भोग लेना स्वीकार किया। काशीश्वर और गोविन्दसे कह दिया—'तमलोग अन्यत्र जाकर भिक्षा है आया करो । गोविन्द उदास मनसे हौट गया । वह प्रभुकी इस कठोर आज्ञाका कुछ भी अभिप्राय न समझ सका । गोविन्द प्रभुका अत्यन्त ही अन्तरङ्ग भक्त था। उसका प्रभुके प्रति मातवत स्नेह था। प्रभुकी सेवामें ही उसे परमानन्द सुखका अनुभव होता था। उसे पता था कि प्रभु जिस वातका निश्चय कर छेते हैं, फिर उसे सहसा जल्दी नहीं छोड़ते । इसलिये उसने प्रमुके आज्ञापालनमें

आनाकानी नहीं की । उस दिन एक ब्राह्मणने प्रभुका निमन्त्रण किया था । वह बहुत-सा सामान प्रभुकी भिक्षांके निमित्त लाया थाः किन्तु उसने उतना ही प्रसाद उसमेंसे लिया जितनेकी प्रभुने आज्ञा दी थीः होष सभी लौटा दिया। इस बातसे उस ब्राह्मणको अपार दुःख हुआः किन्तु प्रभुने अधिक लेनेकी स्वीकृति ही नहीं दी।

मक्तोंको इस बातका पता चला । सभी रामचन्द्रपुरीको खोटी-खरी मुनाने लगे । सभी प्रमुके समीप आ-आकर प्रार्थना करने लगे । किन्तु प्रमुने इससे अधिक भिक्षा स्वीकार ही नहीं की । यह बात रामचन्द्रपुरीको भी मालूम हुई । वह भी प्रमुके भावोंको ताइनेके निमित्त प्रभुके समीप आये । प्रमुने पूर्ववत् ही उठकर उन्हें प्रेमपूर्वक प्रणाम किया और बैठनेके लिये अपनेसे ऊँचा आसन दिया । आसनपर बैठते हुए गुरुत्वके भावसे पुरी कहने लगे—'हमने सुना है, मुमने हमारे कहनेसे अपना आहार घटा दिया है, यह बात ठीक नहीं है । हमारे कहनेसा अभिप्राय यह या कि आहार-विहार युक्त करना चाहिये । हतना अधिक भी न करना चाहिये कि भजनमें बैठा ही न जाय और इतना कम भी न करना चाहिये कि शरीर कृश हो जाय । युक्तिपूर्वक भोजन करना चाहिये । शरीर मुखानेसे क्या लाम ?'

प्रभुने धीरेसे नम्रताके साथ कहा—'मैं आपका बचा हूँ, आप गुरुजन जैसी आज्ञा करेंगे, वैसा ही मैं करूँगा।'

उसी स्वरमें पुरी कहने लगे— 'हाँ, यह तो ठीक है, किन्तु भोजन पेट भरके किया करो।' इतना कहकर पुरी महाराज चले गये। किन्तु प्रभुने अपना आहार उतना ही रखा, उसमें कुछ भी परिवर्तन नहीं किया। इससे भक्तोंको तो बड़ा ही दुःख हुआ। वे सब परमानन्दजी पुरीके पात पहुँचे और उनसे प्रार्थना करने लगे कि वे प्रभुको समझा दें। भक्तोंके कहनेपर परमानन्दजी प्रभुके पास गये और अत्यन्त ही क्षीण देखकर कहने लगे— आप इतने कुश क्यों हो गये हैं, सुना है, आपने अपना आहार भी अति सूक्ष्म कर दिया है, इसका कारण क्या है ??

प्रभुने सरलतापूर्वक उत्तर दिया— 'श्रीपाद रामचन्द्रजी पुरीने मुझे ऐसी ही आज्ञा दी थी कि संन्यासीको कम आहार करना चाहिये।'

कुछ रोषके स्वरमें परमानन्दजीने कहा— 'आपने भी किसकी बात मानी ! उसे आप नहीं जानते, उसका तो स्वभाव ही दूसरोंकी निन्दा करना है, ऐसे निन्दकोंके उपदेशपर चलने लगें तो सभी रसातलमें पहुँच जायें। आपकी तो बात ही क्या है, वह तो महामिहम श्रीगुष्ट-चरणोंकी निन्दा किये बिना नहीं रहता था। उसके कहनेसे आप शरीरको सुखा रहे हैं, इससे हमें बड़ा कष्ट होता है। आप इमारे आग्रहसे भरपेट भोजन की जिये।'

प्रभुने सरलताके साथ कहा—'आप भी गुरु हैं, वे भी मान्य हैं। आपकी आज्ञाको भी टाल नहीं सकता, आजसे कुछ अधिक खाया करूँगा।' प्रभुके ऐसा विश्वास दिलानेपर पुरी उठकर अपने आसनपर चले गये। उस दिनसे प्रभुने आहार कुछ बढ़ाया तो अवश्य, किन्तु पहलेके बरावर उनका आहार फिर कभी हुआ ही नहीं। सभी भक्त मन-ही-मन रामचन्द्रपुरीको कोसने लगे और भगवान्से प्रार्थना करने लगे कि जल्दी ही हनके श्वेत पैर पुरीको पावनभूमिको परित्याग करके कहीं अन्यत्र चले जायँ। भक्तोंकी प्रार्थना भगवान्ने सुन ली और योड़े दिनों बाद रामचन्द्रपुरी महाशय अगने-आप ही पुरी छोड़कर किसी अन्य स्थानके लिये चले गये।

-

## महात्मा हरिदासजीका गोलोकगमन

विनिश्चितं वदामि ते न चान्यथा वचांसि मे । हरिं नरा भजन्ति येऽतिदुस्तरं तरन्ति ते ॥%

जिनकी भाग्यवती जिह्वापर श्रीहरिके मधुर नाम सदा विराजमान रहते हैं, नामसंकीर्तनके द्वारा जिनके रोम-रोममें राम रम गया है, जिन्होंने कृष्णकीर्तनके द्वारा इस कलुपित कलेवरको चिन्मय बना लिया है, वे नामप्रेमी संत समय-समयपर संसारको शिक्षा देनेके निमित्त इस अविपार अवतिरत होकर लोगोंके सम्मुख नाममाहास्य प्रकट करते हैं। वे नित्य-सिद्ध और अनुग्रहसुष्टिके जीव होते हैं। न उनका जन्म है और न उनकी मृत्यु। उनकी कोई जाति नहीं, कुटुम्ब-परिवार नहीं। वे वर्णाश्रम-से परे मत-मतान्तरोंसे रिहत और यावत् भौतिक पदायोंसे संसर्ग रखनेवाले सम्बन्ध हैं उन सभीसे पृथक् ही रहते हैं। अपने अलैकिक आचरणके द्वारा संसारको साधनपयकी ओर अग्रसर करनेके निमित्त ही उनका अवतरण होता है। वे अपरसे इसी कार्यके निमित्त उत्तरते हैं और कार्य समात

<sup>#</sup> मैं खून सोच-विचारकर निश्चितरूपसे कहता हूँ, मेरे वचनोंको मिथ्या मत समझना । मैं कहता हूँ और दावेके साथ कहता हूँ, जो लोग श्रीहरिका भजन करते हैं वे कठिनतासे पार होनेवाले इस असार संसाररूपी समुद्रको बात-की-बावमें तर जाते हैं ।

होनेपर ऊपर ही चले जाते हैं। हम संसारी लोगोंकी दृष्टिमें उनके जन्म-मरण आदि सभी कार्य होते-से दीखते हैं। व जन्मते भी हैं, बढ़ते भी हैं, रहते भी हैं, खाते-पीते तथा उठते-बैठते-से भी दीखते हैं, ब्रद्ध भी होते हैं और इस पाञ्चभौतिक शरीरको त्यागकर मृत्यको भी प्राप्त करते हैं। हम करें भी तो क्या करें, हमारी बुद्धि ही ऐसी बनी है। वह इन धर्मेंसे रहित व्यक्तिका अनुमान ही नहीं कर सकती। गोल छिद्रमें तो गोल ही वस्त आवेगी, यदि तम उसमें उसी नापकी चौकांनी वस्त डालोगे तो तुम्हारा परिश्रम व्यर्थ होगा । छिद्रकी बनावट देखकर ही उसमें वस्त डालनी चाहिये। इसीलिये कभी न मरनेवाले अमर महात्माओंके भी शरीरत्यागका वर्णन किया जाता है। वास्तवमें तो श्रीहरिदासजी जैसे तब थे वैसे ही अब भी हैं। नामामतने उन्हें सदाके लिये जरा) व्याधि तथा मरणसे रहित बनाकर अमर कर दिया । जो अमर हो गया उसकी मृत्यु कैसी ? उसके लिये शोक कैसा ? उनकी मृत्यु भी एक प्रकारकी लीला है और श्रीचैतन्य उस लीलाके सचतर संत्रधार हैं। वे दुःखरे रहित होकर भी दुःख करते से दीखते हैं। ममता मोहरे पृथक होनेपर भी वे उसमें सने-से मालम पडते हैं । शोक, उद्देग और सन्तापसे अलग होनेपर भी वे शोकयुक्त, उद्देगयुक्त और सन्तापयुक्त से दृष्टिगोचर होते हैं। उनकी माया वे ही जानें। इस तो दर्शक हैं, जैसा देख रहे हैं, वैसा ही बतावेंगे, जैसा सुनेंगे, वैसा ही कहेंगे। लीला है, बनावट है, छदा है, नाटक है या सत्य है, इसे वे ही जानें।

दोपहर हो जुका था, प्रभुका सेवक गोविन्द नित्यकी भाँति महा-प्रसाद लेकर हरिदासके पास पहुँचा। रोज वह हरिदासजीको आसनपर बैठे हुए नाम-जप करते पाता था। उस दिन उसने देखा हरिदासजी सामनेके तख्तपर आँख बंद किये हुए लेट रहे हैं। उनके श्रीमुखसे आप-ही-आप निकल रहा था—

#### हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

गोविन्दने धीरेसे कहा—'हरिदास ! उठो, आज कैंसे सुसीमें पड़े हो।'

कुछ सम्भ्रमके साथ चौंककर आँखें खोलते हुए भर्राई आवाजमें हरिदासजीने पूछा---कौन है ?'

गोविन्दने कहा--'कोई नहीं, मैं हूँ गोविन्द । क्यों क्या हाल है ! पड़े कैसे हो ! प्रसाद लावा हूँ, लो प्रसाद पा लो !'

कुछ क्षीणस्वरमें हरिदायजीने कहा—'प्रसाद लाये हो **! प्रसाद** कैसे पाऊँ !'

गोविन्दने कुछ ममताके स्वरमें कहा---(क्यों, क्यों, बात क्या है, बताओ तो सही । तबीअत तो अच्छी है न ??

हरिदासजीने फिर उसी प्रकार विपण्णतायुक्त वाणीमें कहा—'हाँ, तबीअत अच्छी है, किन्तु आज नामजपकी संख्या पूरी नहीं हुई । बिना संख्या पूरी किये प्रसाद कैसे पाऊँ ? तुम ले आये हो तो अब प्रसादका अपमान करते भी नहीं बनता।' यह कहकर उन्होंने प्रसादको प्रणाम किया और उसमेंसे एक कण लेकर मुख्यमें डाल लिया। गोविन्द चला गया, उसने सब हाल महाप्रसुसे जाकर कहा।

दूसरे दिन सदाकी भाँति समुद्रस्नान करके प्रमु हरिदासजीके आश्रममें गये। उस समय भी हरिदासजी जमीनपर पड़े झपकी ले रहे थे। पासमें ही मिटीके करवेमें जल भरा रखा था। आज आश्रम सदाकी भाँति झाड़ा-बुहारा नहीं गया था। इधर-उधर कूड़ा पड़ा था, मिक्खयाँ भिनक रही थीं। प्रमुने आवाज देकर पूछा—-'हरिदासजी! तबीअत कैसी है! शरीर तो स्वस्थ हैन ?'

हरिदासजीने चौंककर प्रभुको प्रणाम किया और क्षीणस्वरमें कहा—'शरीर तो स्वस्य है। मन स्वस्य नहीं है।'

प्रभुने पूछा— 'क्यों, मनको क्या क्लेश है, किस बातकी चिन्ता है ?'

उसी प्रकार दीनताके स्वरमें हरिदासजीने कहा— 'यही चिन्ता है
प्रभो ! कि नामसंख्या अब पूरी नहीं होती ।'

प्रभुने ममताके स्वरमें कुछ बातपर जोर देते हुए कहा—'देखो, अब तुम इतने बृद्ध हो गये हो। बहुत इठ ठीक नहीं होती। नामकी संख्या कुछ कम कर दो। तुम्हारे लिये क्या संख्या और क्या जप ? तुम तो नित्यसिद्ध पुरुष हो। तुम्हारे सभी कार्य केवल लोकशिक्षणके निमित्त होते हैं।'

हरिदासजीने कहा— 'प्रभो ! अय उतना जप होता ही नहीं, स्वतः ही कम हो गया है। हाँ, मुझे आपके श्रीचरणोंमें एक नियेदन करना था!'

प्रभु पासमें ही एक आसन खींचकर बैठ गये और प्यारसे कहने लगे—'कहो, क्या कहना चाहते हो ?'

अत्यन्त ही दीनताके साथ हरिदासजीने कहा— 'आपके लक्षणोंसे मुझे प्रतीत हो गया है कि आप शीव्र ही लीलासंवरण करना चाहते हैं। प्रमो! मेरी श्रीचरणोंमें यही अन्तिम प्रार्थना है कि यह दुःखप्रद हश्य मुझे अपनी आँखोंसे देखना न पड़े। प्रमो! मेरा हृदय फट जायगा। मैं इस प्रकार हृदय फटकर मृत्यु नहीं चाहता। मेरी तो मनोकामना यही है कि नेत्रोंके सामने आपकी मनमोहिनी मूरत हो, हृदयमें आपके सुन्दर सुवर्णवर्णकी सलोनी सूरत हो, जिह्नापर मधुरातिमधुर श्रीकृष्णचैतन्य यह त्रेलेक्यपावन नाम हो और आपके चार चरित्रोंका चिन्तन करते-करते मैं इस नश्चर शरीरको त्याग करूँ। यही मेरी

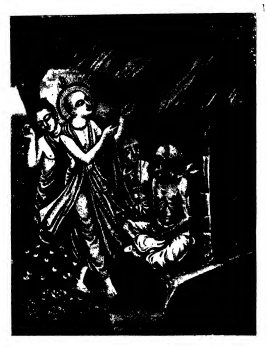
साध है, यहां मेरी उत्कट अभिलाषा है। आप स्वतन्त्र ईश्वर हैं, सब कुछ करनेमें समर्थ हैं। इस भिक्षाको तो आप मुझे अवश्य ही दे दें।'

प्रभुने डबडवायी ऑलोंसे कहा—'ठाकुर हरिदास ! माल्म पड़ता है, अब तुम लीलासंवरण करना चाहते हो । देखो, यह बात ठीक नहीं । पुरीमें मेरा और कौन है ! तुम्हारी ही सङ्गतिसे तो यहाँ पड़ा हुआ हूँ । हम-तुम साथ ही रहे, साथ ही सङ्कीर्तन किया, अब तुम मुझे अकेला छोड़कर जाओगे, यह टीक नहीं है ।'

धीरे-धीरे घिसककर प्रमुके पैरोंमें मस्तक रगड़ते हुए हरिदास कहने लगे—'प्रमो ! ऐसी बात फिर कभी अपने श्रीमुखसे न निकालें । मेरा जनम ग्लेच्छकुलमें हुआ । जन्मका अनाथ, अनपढ़ और अनाश्रित, संसारसे तिरस्कृत और हीन कमोंके कारण अत्यन्त ही अधम, तिसपर भी आपने मुझे अपनाया; नरकसे लेकर स्वर्गमें विठाया । बड़े-बड़े श्रोत्रिम ब्राझणोंसे सम्मान कराया, त्रेलोक्यपावन पुरुपोत्तमक्षेत्रका देवदुर्लभ वास प्रदान किया । प्रमो ! इस दीन-हीन कंगालको रक्कसे चक्रवर्ती बना दिया, यह आपकी ही सामर्थ्य है । आप करनी-न-करनी सभी कुछ कर सकते हैं । आपकी महिमाका पार कीन पा सकता है ? मेरी प्रार्थना-को स्वीकार कीजिये और मुझे अपने मनोवाञ्छित वरदानको दीनिये ।'

प्रभुने गद्गद कण्ठसे कहा—'हरिदाल ! तुम्हारी इच्छाके विरुद्ध करनेकी भला सामर्थ्य ही किसकी है ? जिसमें तुम्हें सुख हो, वही करो।'

प्रभु इतना कहकर अपने स्थानको चले गये। महाप्रभुने गोविन्दिसे कह दिया कि 'हरिदासकी खून देख-रेख रक्खो, अन वे इस पाञ्चमौतिक शरीरको छोड़ना चाहते हैं।' गोविन्द प्रसाद लेकर रोज जाता या, किन्तु हरिदासजीकी भूख तो अन समाप्त हो गयी। फूटे हुए फोड़ेमें



महात्मा हरिदासजीका गोलोकगमन

पुलटिस बाँधनेसे लाम ही क्या ? छिद्र हुए घड़ेमें जल रखनेसे प्रयोजन ही क्या ? उसमें अब जल सुरक्षित न रहेगा ।

महाप्रभु नित्य हरिदासजीको देखने जाया करते थे। एक दिन उन्होंने देखा, हरिदासजीके शरीरकी दशा अत्यन्त ही शोचनीय है। वे उसी समय अपने आश्रमपर गये और उसी समय गोविन्दके द्वारा अपने समी अन्तरङ्ग भक्तोंको बुलाया। सबके आ जानेपर प्रभु उन्हें साथ लिये हुए हरिदासजीके आश्रममें जा पहुँचे। हरिदासजी पृथ्वीपर पढ़े हुए धीरे-धीरे—

### हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण इरे कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

इस महामन्त्रका जप कर रहे थे। प्रभुने पृछा—'क्यों हरिदास! कहो, क्या हाल है ?'

स्व आनन्द है प्रमो !' कहकर हरिदासने कष्टके साथ करवट बदली। महाप्रमु उनके मस्तकपर धीरे-धीरे हाथ फराने लगे। राय रामानन्द्र, सार्वमीम महाचार्य, स्वरूप दामोदर, वक्षेश्वर पण्डित, गदाधर गोस्वामी, काशीश्वर, जगदानन्द पण्डित आदि सभी अन्तरक्ष मक्त हरिदासजीको चारों ओरसे घेरकर बैठ गये। धीरे-धीरे मकोंने संकीर्तन आरम्म किया। महाचार्य जोशमें आकर उठ खड़े हुए और ओरोंसे तृत्य करने लगे। अब तो सभी मक्त उठकर और हरिदासजीको घेरकर ओरोंके साथ गाने, बजाने और नाचने लगे। संकीर्तनकी कर्णाप्रय ध्विन सुनकर सैकड़ों आदमी वहाँ एकित हो गये। कुछ थण के अनन्तर प्रमुने संकीर्तन बंद करा दिया, मकोंके सहित हरिदासजीको चारों ओरसे घेरकर बैठ गये। प्रमुके दोनों कमलके समान नेनोंमें जल भरा हुआ था, कण्ठ शोकके कारण गद्गद हो रहा था। उन्होंने कष्टके साथ धीरे-धीरे रामानन्द तथा सार्वमीम आदि भक्तोंचे कहना आरम्म किया—ध्हरिदासजीके भक्तिभावका बखान सहस्र

मुखवाले शेषनागजी भी अनन्त वर्षोंमें नहीं कर सकते । इनकी सहिष्णुता, जागरूकताः तितिक्षा और भगवन्नाममें अन्त्यभावने निष्ठा आदि सभी बातें परम आदर्श और अनुकरणीय हैं। इनका जैसा वैराग्य था वैसा सभी मनुष्योंमें नहीं हो सकता । कोटि-कोटि पुरुषोंमें कहीं खोजनेसे किसीमें मिल सके तो मिले, नहीं तो इन्होंने अपना आचरण असम्भव-सा ही बना लिया था।' यह कहकर प्रभु बेंतोंकी घटना, वेश्याकी घटनाः नागकी घटना तथा इनके सम्बन्धकी और प्रलोभन-सम्बन्धी दैवी घटनाओंका वर्णन करने छगे। सभी भक्त इनके अनुप्रमेय गुणोंको सुनकर इनके पैरोंकी धूलिको मह्तवपर मलने लगे। उसी समय बड़े कष्टसे हरिदासजीने प्रभुको सामने आनेका सङ्केत किया। भक्तवत्सल चैतन्य उन महापुरुपके सामने बैठ गये । अवतक उनकी ऑखें बंद थीं। अब उन्होंने दोनों आँखोंको खोल लिया और बिना पलक मारे अनिमेयभावसे वे प्रमुके श्रीमुखकी ओर निहारने लगे। मानो वे अपने दोनों वडे-बडे नेत्रोंद्वारा महाप्रभक्ते मनोहर मखारविन्दके मकरन्दका तन्मयताके साथ पान कर रहे हों। उनकी दृष्टि महाप्रभक्ते श्रीमुखकी ओरसे क्षणभरको भी इधर-उधर हटती नहीं थी। सभी मौन थे, चारों ओर नीरवता और स्तब्धता छायी हुई थी। हरिदासजी अत्यन्त ही पिपासकी तरह प्रभुकी मकरन्दमाधुरीको पी रहे थे। अब उन्होंने पासमें बैठे हुए भक्तोंकी धीरे-धीरे पदधूलि उठाकर अपने काँपते हुए हायोंसे शरीरपर मली । उनकी दोनों आँखोंकी कोरोंमेंसे अभुओंकी बूँदें निकल-निकलकर प्रथ्वीमें विलीन होती जाती थीं । मानो वे नीचेके लोकमें हरिदास-विजयोत्सवका संवाद देने जा रही हों। उनकी आँखोंके पलक गिरते नहीं थे, जिहासे धीरे-धीरे 'श्रीकृष्णचैतन्य, श्रीकृष्णचैतन्य' इन नामींको उचारण कर रहे थे। देखते-ही-देखते उनके प्राणपखेरू इस जीर्ण-शीर्ण कलेवरको परित्याम करके न जाने किस लोककी ओर चले गये। उनकी

टोटा गोपीनाथजीका मन्दिर

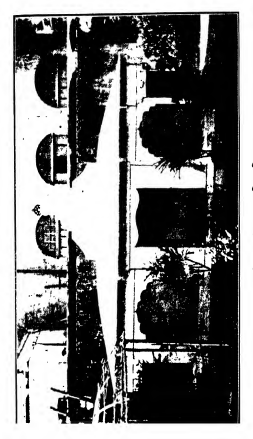
आँखें खुली-की-खुली ही रह गयीं, उनके फिर पलक गिरे नहीं। मीनकी तरह मानो वे पलकहीन आँखें, निरन्तररूपसे त्रैलोक्यको शीतलता प्रदान करनेवाले नैतन्यरूपी जलका आश्रय प्रहण करके उसीकी ओर टकटकी लगाये अविच्छिन्नभावसे देख रही हैं। सभी भक्तोंने एक साथ हिस्चिन की। महाप्रसु उनके प्राणहीन कलेवरको अपनी गोदीमें उठाकर जोरोंके साथ नृत्य करने लगे। सभी भक्त कदनं करते हुए 'हरि बोल, हिर बोल, की हृदयविदारक ध्वनिसे मानो आकाशके हृदयके भी दुकड़े-दुकड़े करने लगे। उस समयका दृश्य बड़ा ही करुणाजनक था। जहाँ नैतन्य हरिदासके प्राणहीन शरीरको गोदीमें लेकर रोते-रोते तृत्य कर रहे हों वहाँ अन्य भक्तोंकी क्या दशा हुई होगी, इसका पाठक ही अनुमान लगा सकते हैं। उसका कथन करना हमारी शक्तिके बाहरकी वात है।

इस प्रकार बड़ी देरतक भक्तोंके सिंहत प्रभु कीर्तन करते रहे। अनन्तर श्रीजगन्नाथजीका प्रसादी वस्न मँगाया गया। उससे उनके शरीरको लयेटकर उनका बड़ा भारी विमान बनाया गया। सुन्दर कलावेकी होरियोंसे कसकर उनका शरीर विमानपर रखा गया। सैकड़ों भक्त खोल, करताल, झाँझ, मृदङ्ग और शङ्क, धिड़्याल तथा घण्टा बजाते हुए विमानके अगो-जागे चलने लगे। सभी भक्त बारी-बारीसे हरिदासजीके विमानमें कन्धा लगाते थे। महाप्रभु सबसे आगो विमानके सामने अपना उन्मत्त नृत्य करते जाते थे। वे हरिदासकी गुणावलीका निरन्तर गान कर रहे थे। इस प्रकार खूब धूम-धामके साथ वे हरिदासजीके शवको लेकर समुद्रतटपर पहुँचे।

समुद्रतटपर पहुँचकर भक्तोंने हरिदासजीके शरीरको समुद्रजलमें स्नान कराया । महाप्रभु अश्रुविमोचन करते हुए गद्गद कण्डसे कहने लगे—'समुद्र आजसे पवित्र हो गया, अब यह हरिदासजीके अङ्गस्पर्शसे महातीर्थ बन गया ।' यह कहकर आपने हरिदासजीका पादोदक

चै० च० ख० ५—**६**—

पान किया । सभी भक्तोंने हरिदासजीके पादोदकसे अपनेको कतकत्य समझा । बाल्में एक गड़ा खोदकर उसमें हरिदासजीके शरीरको समाधिस्य किया गया । क्योंकि वे संन्यासी थे, संन्यासीके बारीरकी बास्त्रोंमें ऐसी ही विधि बतायी है। प्रभुने अपने हाथोंसे गड्डेमें बालू दी और उनकी समाधिपर सुन्दर-सा एक चब्रुतरा बनाया । सभीने शोकयुक्त प्रेमके आवेशमें उन्मत्तं होकर समाधिके चारों ओर संकीर्तन किया और समुद्रस्नान करके तथा हरिदासजीकी समाधिकी प्रदक्षिणा करके सभीने परीकी ओर प्रस्थान किया । पथमें प्रभु हरिदासजीकी प्रशंसा करते-करते प्रेममें पागलोंकी भाँति प्रलाप करते जाते थे। सिंहद्वारपर पहुँचकर प्रभु रोते-रोते अपना अञ्चल पसार-पसारकर दुकानदारोंसे भिक्षा माँगने छगे। वे कहते थे---भीया ! मैं अपने हरिदासका विजयोत्सव मनाऊँगा, मझे हरिदासके नामपर भिक्षा दो ।' दकानदार अपना-अपना सभी प्रसाद प्रभुकी झोलीमें डालने लगे। तब स्वरूपदामोदरजीने प्रभुका हाथ पकड़कर कहा-- प्रभो ! यह आप क्या कर रहे हैं ? भिक्षा माँगनेके लिये हम आपके सेवक ही बहुत हैं। आपको इस प्रकार माँगते देखकर इमें दुःख हो रहा है, आप चलिये । जितना भी आप चाहेंगे उतना ही प्रसाद इमलोग मॉग-मॉगकर एकत्रित कर देंगे। १ इस प्रकार प्रभुको समझा-बुझाकर स्वरूप गोस्वामीने उन्हें स्थानपर भिजवा दिया और आप चार-पाँच भक्तोंको साथ लेकर दुकानोंपर महाप्रसाद माँगने चले। उस दिन दुकानदारोंने उदारताकी हद कर डाली । उनके पास जितना भी प्रसाद था, सभी दे डाला । इतनेमें ही वाणीनाथ, कार्शा मिश्र आदि बहुत से भक्त मनों प्रसाद लेकर प्रभुके आश्रमपर आ उपस्थित हुए । चारों ओर महाप्रसादका देर लग गया । जो भी सुनता वही हरिदासजीके विजयोत्सवमें सम्मिलित होनेके लिये दौड़ा आता । इस प्रकार हजारों आदमी वहाँ एकत्रित हो गये । महाप्रभु खयं अपने हाथोंसे सभीको



श्रीहरिदासजीका समाधि-मन्दिर



सिद्ध वकुळ वृक्ष

परोसने लगे। महाप्रभुका परोसना विचित्र तो होता ही था। एक-एक पत्तलपर चार-चार, पाँच-पाँच आदिमयोंके योग्य भोजन और तारीफकी बात यह कि लोग सभीको खा जाते थे। भक्तोंने आग्रहपूर्वक कहा- जबतक महाप्रभु प्रसाद न पा लेंगे। तबतक हममेंसे कोई एक ग्रास भी मुँहमें न देगा।' तब प्रभुने परोलना बंद कर दिया और आप पुरी तथा भारती आदि संन्यासियोंके साथ काशी मिश्रके लाये हुए प्रसादको पाने लगे; क्योंकि उस दिन प्रभुका उन्हींके यहाँ निमन्त्रण था। महाप्रभुने सभी भक्तोंको खुब आग्रहपूर्वक भोजन कराया । सभीने प्रसाद पा लेनेके अनन्तर हरिध्वनि की । तब प्रभु ऊपरको हाथ उठाकर कहने लगे--'हरिदासजीका जिसने संग किया, जिसने उनके दर्शन किये, उनके गङ्गेमें बालू दी, उनका पादोदक पान किया, उनके विजयोत्सवमें प्रसाद पाया, वह कतार्थ हो गया । उसे श्रीकृष्णप्रेमकी प्राप्ति अवस्य ही हो सकेगी। वह अवस्य ही भगवत्कृपाका भाजन बन सकेगा ।' यह कहकर प्रभुने जोरोंसे हरिदासजीकी जय बोली। 'हरिदासजीकी जय' के विशाल घोषसे आकाशमण्डल गूँजने लगा। इरि-इरि-ध्वनिके साथ हरिदासजीका विजयोत्सव समाप्त हुआ ।

श्रीक्षेत्र जगनायपुरीमें टोटा गोपीनाथजीके रास्तेमें समुद्रतीरपर अब मी हरिदासजीकी सुन्दर समाधि बनी है। वहाँपर एक बहुत पुराना बकुल (मौलिसर) का कृक्ष है, उसे 'सिद्ध बकुल' कहते हैं। ऐसी प्रसिद्धि है कि हरिदासजीने दातीन करके उसे गाड़ दिया था उसीसे यह बुक्ष हो गया। अब भी वहाँ प्रतिवर्ष अनन्त चतुर्दशीके दिवस हरिदासजीका विजयोत्सव मनाया जाता है। उन महामना हरिदासजीके चरणोंमें हम कोटि-कोटि प्रणाम करते हुए उनके इस विजयोत्सव प्रसंगको समाप्त करते हैं।

## भक्त कालिदासपर प्रभुकी परमकृपा

नैषां मतिस्तावदुरुकमाहिं

स्प्रशास्त्रनर्थापगमो यदर्थः ।

महीयसां पादरजोऽभिषेकं

निष्किञ्चनानां न वृणीत यावत् ॥%

(श्रीमद्भा० ७।५।३२)

वैष्णव-ग्रन्योंमें 'भक्त-पद-रज', 'भक्त-पादोदक' और 'भक्तेच्छिष्ट द्रव्य' इन तीनोंका अत्यधिक माहात्म्य वर्णन किया गया है। श्रद्धान्छ भक्तोंने इन तीनोंको ही साधमवल बताया। सचमुच जिन्हें इन तीनों वस्तुओंमें पूर्ण श्रद्धा हो गयी, जिनकी बुद्धिमेंसे भक्तोंके प्रति भेदभाव मिट गया, जो भगवत्स्वरूप समझकर सभी भक्तोंकी पदध्कृत्विको श्रद्धा-पूर्वक विराद चढ़ाने लगे तथा भक्तोंके पादोदकको भक्तिभावसे पान

क जिन्होंने सब कुछ त्याग दिया है, ऐसे परम पूजनीय मगवर्भक महापुरुवोंके चरणोंके नीचेकी धूलिको जबतक सर्वोक्कमें छगाकर उसमें खान न किया जाय तबतक किसीको भी प्रभुपादपर्योंकी भीति मास नहीं हो सकती ।

करने लगे, वे निहाल हो गये, उनके लिये भगवान फिर दूर नहीं रह जाते । उनकी पदध्लिकी लालसासे भगवान उनके पीछे-पीछे घूमते रहते हैं, किन्तु इन तीनोंमें पूर्ण श्रद्धा होना ही तो महाकठिन हैं। महा-प्रसाद, गोविन्द, भगवलाम और वैष्णवोंके श्रीविग्रहमें पूर्ण विश्वास भगवत्-कृपापात्र किसी विरले ही महापुरुषको होता है। यों दूध पीनेवाले बनावटी मजनू तो बहुत से घूमते हैं। उनकी परीक्षा तो कटोराभर खून माँगनेपर ही हो सकती है। वे महापुरुष धन्य हैं, जो भक्तोंकी जाति-पाँति नहीं पूछते। भगवानमें अनुराग रखनेवाले सच्चे भगवत्-भक्तको वे ईश्वर-तुल्य ही समझकर उनकी सेवा-पूजा करते हैं। भक्तप्वर श्री-कालिदास ऐसे ही परम भागवत भक्तोंमेंते एक जगद्वन्च श्रद्धाछ भक्त थे। उनकी अद्वितीय भक्तिनिष्ठाको सुनकर सभीको परम आश्वर्य होगा।

कालिदासजी जातिके कायस्थ थे । इनका घर श्रीरसुनायदासजीके गाँवसे कोस-डेढ़-कोस भेदा या भदुआ नामक ग्राममें या । जाति-सम्बन्धसे ये रघुनायदासजीके समीपी और सम्बन्धी थे । भगवज्ञाममें इनकी अनन्य निष्ठा थी । उठते-बैठते, सोते-जागते, हँसते-खेलते तथा बातें करते-करते भी सदा इनकी जिह्नापर भगवज्ञाम ही विराजमान रहता । हरे कृष्ण हरे रामके बिना ये किसी बातको कहते ही नहीं थे । भगवत्-भक्तोंके प्रति इनकी ऐसी अद्भुत निष्ठा थी। कि जहाँ भी किसी भगवत्-भक्तोंके प्रति इनकी ऐसी अद्भुत निष्ठा थी। कि जहाँ भी किसी भगवत्-भक्तोंके प्रति इनकी ऐसी अद्भुत निष्ठा थी। कि जहाँ भी किसी भगवत्-भक्तोंको अच्छे-अच्छे पदार्थ खिलानेमें इनहें परमानन्दका अनुभव प्रप्ता होता । भक्तोंको जब ये श्रद्धापूर्वक सुखादु पदार्थ खिलाते तो उनके दिव्य स्वादोंका ये स्वयं भी अनुभव करते । स्वयं खानेसे इनहें इतनी प्रस्वाता नहीं होती। जितनी कि भक्तोंको खिलानेसे । भक्तोंको खिलानेसे इनसे इतनी प्रस्वाता नहीं होती। जितनी कि भक्तोंको खिलानेसे इनहें सक्त संकोचवा

इन्हें अपना उच्छिष्ट नहीं देता तो ये उसके बर्तनोंको ही चाटते। उसी
महाप्रसादको पाकर ये अपनेको कृतार्थ समझते। निरन्तर भगवन्नामोंका
जप करते रहना, भक्तोंका पादोदक पान करना, उनकी पदधूिको
मस्तकपर चढ़ाना और उनके उच्छिष्ट महाप्रसादको पूर्ण श्रद्धाके साथ
पाना ही ये इनके साधनवल थे। इनके अतिरिक्त ये योग, यज्ञ, तप,
पूजा, पाठ, अध्ययन और अभ्यास आदि कुछ भी नहीं करते थे। इनका
विश्वास था कि हमे इन्हीं साधनोंके द्वारा प्रभुपादपद्मोंकी प्रीति प्राप्त हो
जायगी। ऐसा इन्हें हढ़ विश्वास था, इसमें बनावटकी गन्धतक भी
नहीं थी।

इनके गांवमें ही एक झाडू नामके भूमिमाली जातिके धूर्य भगवत्
भक्त थे । उनकी पत्नी भी अत्यन्त ही पितपरायणा स्ती-साध्वी नारी

थी । दोनों ही खूब भक्तिभावसे श्रीकृष्णकीर्तन किया करते थे । एक
दिन भक्त कालिदासजी उन दोनों भक्तदम्यतीके दर्शनोंके निमित्त

उनके घरपर गये । उन दिनों आमोंकी फसल थी, इसलिये वे

उनकी भेंटके लिये बहुत बिद्या-बिद्या सुन्दर आम ले गये थे ।

प्रतिष्ठित कुलोद्भृत कालिदासको अपनी टूटी झोंपड़ीमें आया देखकर

उस भक्तदम्यतीके आश्चर्यका ठिकाना नहीं रहा । उन दोनोंने उठकर
कालिदासजीकी अभ्यर्थना की और उन्हें बैठनेके लिये एक फटा-सा आसन
दिया । कालिदासजीके सुखपूर्वक बैठ जानेपर कुछ लिकतभावसे अत्यन्त

ही कृतकता प्रकट करते हुए झाडू भक्त कहने लगे—'महाराज ! आपने

अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पदध्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पद्रिलें इस शुद्राधमकी कुटीको परम पावन बना दिया । आप
अपनी पद्र स्वीतिष्ठ हमारे यहाँ

काहेको आने लगे, हम आपका सत्कार किस वस्तुसे करें । आज्ञा हो तो किसी ब्राह्मणके यहाँसे कोई वस्तु बनवा लावें ।'

कालिदासजीने कृतज्ञता प्रकट करते हुए कहा— 'आप दोनोंके ग्रुम दर्शनोंसे ही मेरा सर्वश्रेष्ठ सत्कार हो चुका। यदि आप कृपा करके कुछ करना ही चाहते हैं, तो यही कीजिये कि अपने चरणोंको मेरे मस्तकपर रखकर उनकी पावन परागसे मेरे मस्तकको पवित्र बना दीजिये। यही मेरी आपसे प्रार्थना है, इसीके द्वारा मुझे सब कुछ मिल जायगा।'

अत्यन्त ही दीनताके साथ गिड़गिड़ाते हुए झाड़ू भक्तने कहा— 'म्वामी! आप यह कैसी भूळी-भूळी-सी वार्ते कर रहे हैं। मळा, हम जातिके शूद्र, धर्म-कर्मसे हीन, आपके शरीरको स्पर्श करनेतकके भी अधिकारी तो नहीं हैं, फिर हम आपको अपने पैर कैसे छुआ सकते हैं। हमारी यही आपसे प्रार्थना है कि ऐसी पाप चढ़ानेवाळी बात फिर आप कभी भी अपने मुँहसे न निकार्ले। इससे हमारे सर्वनाश होनेकी सम्भावना है।'

कालिदासजीने कहा— 'जो भगवान्का भक्त है, उसकी कोई जाति नहीं होती। वह तो जातिबन्बनोंसे परे होता है। उससे श्रेष्ठ कोई नहीं होता, वही सबसे श्रेष्ठ होता है। इसलिये आप जाति-कुलका भेदभाव न करें। आप परम भागवत हैं, आपकी पदधूलिसे मैं पावन हो जाऊँगा, आप मेरे ऊपर अवस्य कृपा करें।

झाड़ू भक्तने कहा—भालिक ! आपकी इस बातको मैं मानता हूँ, कि मगवद्भक्त वर्ण और आश्रमींसे परे होता है। वह सबका गुरु और पूजनीय होता है, उससे बढ़कर कोई भी नहीं होता, किन्दु वह मक्त होना चाहिये । मैं अधम भट्या भक्तिभाव क्या जानूँ । मुझे तो भगवान्में तिनक भी प्रीति नहीं । मैं तो संसारी गर्तमें फँसा हुआ नीच विषयी पुरुप हूँ ।'

कालिदाधजीने कहा— 'सचसुच सब्चे भक्त तो आप ही हैं। जो अपनेको भक्त मानकर सबसे अपनी पूजा कराता है, अपने भक्तिभावका विज्ञापन बाँटता फिरता है, वह तो भक्त नहीं दूकानदार है, भक्तिक नाम-पर पूजा-प्रतिष्ठा खरीदनेवाला बनिया है। सब्चा भक्त तो आपकी तरह सदा अमानी, अहंकाररहित सदा दूसरोंको मान प्रदान करनेवाला होता है, उसे इस बातका खप्नमें भी अभिमान नहीं होता कि मैं भक्त हूँ। यहीं तो उसकी महानता है। आप छिपे हुए सब्चे भगवद्भक्त हैं। हीन कुलमें उत्पन्न होकर आपने अपनेको छिपा रखा है, फिर भी भक्ति ऐसी अलीकिक कस्त्री है कि वह कितनी भी क्यों न छिपायी जाय, सब्चे पारखीं तो उसे पहचान ही लेते हैं। कृपा करके अपनी चरणाधूलिसे मेरे अंगको पवित्र बना दीजिये।

इस प्रकार काल्दिसजी बहुत देरतक उनसे आग्रह करते रहे, किन्तु झाडू भक्तने उसे स्वीकार नहीं किया। अन्तमें वे दोनों पित-पत्नीको श्रद्धापूर्वक प्रणाम करके उनसे विदा हुए। झाडू भक्तने शिष्टाचारके अनुसार उन्हें थोड़ी दूर घरसे बाहरतक पहुँचानेके लिये उनके पीछे-पीछे आये। जब काल्दिसजीने उनसे आग्रहपूर्वक लीट जानेको कहा तो वे लीट गये। काल्दिसजीन वहीं खड़े रहे। झाडू भक्त जब अपनी कुटियामें घुस गये तब जिस स्थानपर उनके चरण पड़े थे, उस स्थानकी धूलिको उठाकर उन्होंने अपने सम्पूर्ण शरीरपर लगाया और एक ओर घरके बाहर छिपकर बैठ गये।

रात्रिका समय था। झाड़ू भक्तकी स्त्रीने अपने पतिसे कहा— 'काल्द्रितसजी ये प्रसादी आम दे गये हैं, इन्हें भगवत्-अर्पण करके पा लो। भक्तका दिया हुआ प्रसाद है— इसके पानेसे कोटि जन्मोंके पाप कटते हैं।'

झाड़ू भक्तने उछाएके साथ कहा—'हाँ, हाँ, उन आमोंको अवश्य लाओ । उनके पानेसे तो श्रीकृष्ण-प्रेमकी प्राप्ति होगी ।'

पितकी आज्ञा पाते ही पितपरायणा पत्नी उन आमोंकी टोकरीको उटा लायी। झाडूने मनसे ही आमोंको भगवत्-अर्पण किया और फिर उन्हें प्रसाद समझकर पाने लगे। उनके चूस लेनेपर जो बचता उसे उनकी पितवता स्त्री चूसती जाती और गुठली तथा छिलकोंको बाहरकी ओर फेंकती जाती। पीछे छिये हुए कालिदासजी उन गुठलियोंको उठा-उठाकर चूसते और उनमें वे अमृतके समान स्वादका अनुभव करते। इस प्रकार भक्तोंके उन्छिष्ट प्रसादको पाकर अपनेको कृतार्थ समझकर वे बहुत रात्रि बीते अपने घर आये।

इस प्रकारकी इनकी भक्तोंके प्रति अनन्य श्रद्धा थी। एक बार गौड़ीय भक्तोंके साथ वे भी नीलाचलमें प्रमुक्ते दर्शनोंके लिये पधारे। इनके ऐसे भक्तिभावकी बातें सुनकर प्रभु इनसे अत्यधिक सन्तुष्ट हुए और इन्हें बड़े ही सम्मानके साथ अपने पास रखा।

महाप्रभु जब जगन्नायजीके मन्दिरमें दर्शनोंके लिये जाते, तब सिंहद्वारके समीप वे एक गड्डदेमें पैर घोया करते थे। गोविन्द उनके साथ ही जाता था। प्रभुने कठोर आज्ञा दे रखी थी कि यहाँ हमारे पादोदकको कोई भी पान न करे इसल्ये वहाँ जाकर प्रभुके पादोदक पान करने-

का साइस किसीको भी नहीं होता था। किन्तु भक्तोंका पादोदक और भक्तभुक्त अन्न ही जिनके साधनका एकमात्र बल है, वे कालिदासजी भला कव माननेवाले थे। वे निर्भीक होकर प्रभक्ते समीप चले गये और उनके पैर धोये हुए जलको पीने लगे। एक चुल पीया, प्रभु चुपचाप उनके मखकी ओर देखते रहे। दसरा चुल्छ पीया, प्रभ थोड़े से मुस्कराये, तीसरा चुल्दू पीया, प्रभु जोरोंसे हँस पड़े । चौथे चुल्दूके लिये ज्यों ही उन्होंने हाथ बढाया त्यो ही प्रभुने उनका हाथ पकड़ लिया और कहने लगे-4बस, बहुत हुआ। अब फिर कभी ऐसा साहस न करना। इस प्रकार अपनेको बङ्भागी समझते हुए कालिदासजी जगन्नायजी-के दर्शन करते हुए प्रभुके साथ-ही-साथ अपने निवासस्थानपर आये। महाप्रभने भिक्षा पायी और भिक्षा पानेके अनन्तर सङ्केतरे गोविन्दको आजा दे दी कि कालिदासजीको हमारा उच्छिष्ट प्रसाद दे दो । प्रभका सङ्केत समझकर गोविन्दने कालिदासजीको प्रभुका उन्छिष्ट महाप्रसाद दे दिया। पादोदकके अनन्तर प्रभुके अधरामृतसिञ्चित उच्छिष्ट प्रसाद-को पाकर उनकी प्रसन्नताका वारापार नहीं रहा । धन्य है, ऐसे भक्ति-भावको और धन्य है उनके ऐसे देवदुर्लभ सौभाग्यको, जिनके लिये महाप्रभने स्वयं उच्छिष्ट प्रसाद देनेकी आज्ञा प्रदान की।



# जगदानन्दजीके साथ प्रेम-कलह

अनिर्दयोपभोगस्य रूपस्य मृदुनः कथम्। कठिनं स्रलु ते चेतः शिरीषस्येव बन्धनम्॥क

( सु० र० भां० ३१९।१ )

प्रेम-कल्ड्झें कितना मिठास है, इसका अनुभव प्रेमी हृदय ही कर सकता है। यदि प्रेममेंसे कल्ट्स प्रथक् कर दी जाय तो उसका स्वाद उसी प्रकारका होगा जिस प्रकार चीनी निकालकर मॉित-मॉितके मेवा डालकर बनाये हुए इल्लएका। चीनीके बिना जिस प्रकार खूब धी डालकर बनाया हुआ भी हल्ल्लआ स्वादिष्ट और चित्तको प्रसन्नता प्रदान करनेवाला नहीं होता उसी प्रकार जबतक बीच-बीचमें मधुर-मधुर कल्ह्स सम्पुट न लगता रहे, तबतक उसमें निरन्तर रस नहीं आता। प्रणयक्लल्ह प्रेमको नित्य नूतन बनाती रहती है। कल्ह्स प्रेमक्पी कभी न फटनेवाली चहरकी सजी है, वह उसे समय-समयपर धोकर खूब साफ बनाती रहती है। किन्तु यह कल्ह्स मधुरभावके उपासकोंमें ही भूषण समझी जाती है, अन्य भावोंमें तो हसे दूषण कहा है।

\* नुम्हारा रूप तो दयाभावसे धीरे-धीरे उपभोग करनेयोग्य अत्यन्त ही मृदुल है, परन्तु चित्त शिरीष-पुष्पके बन्धनकी मॉति शतना कठोर क्यों है ? [ जैसे शिरीपके फूलोंकी पंखुड़ियाँ कितनी मुलायम, कितनी कोमल तथा मुखरपश्युक्त होता है । कामिनियाँ अपने कोमल करकमलोंकी अत्यन्त ही मुलायम उँगलियोंसे भी डरते-डरते छूती हैं कि उन्हें कष्ट न हो, तिसपर भी जिसमें वे पंखुड़ियाँ बँधी रहती है, वह बन्धन कितना अधिक कठोर होता है । विधाताकी विचित्र गति है। ]

पण्डित जगदानन्दजीको पाठक भूले न होंगे, ये नवद्वीपमें श्री-निवास पण्डितके यहाँ प्रभुके साथ सदा कीर्तनमें सम्मिल्ति होते थे। संन्यास ग्रहण करके जब प्रभु पुरीके लिये पधारे तो ये भी प्रभुका दण्ड लिये हुए एक साधारण सेवककी भाँति उनके पीछे-पीछे चले और रास्तेमर ये स्वयं भिक्षा माँगकर प्रभु तथा अन्य सभी साथियोंको भोजन बनाकर खिलाते थे। प्रभके पहले बन्दावन जानेपर ये भी साथ चले थे। और फिर रामकेलिसे ही उनके साथ लौट भी आये थे। प्रभुके नीलाचलमें स्थायी रहनेपर ये भी वहाँ स्थायीरूपसे रहने लगे। बीच-बीचमें प्रभुकी आज्ञारे शचीमाताके लिये भगवान्का प्रसादी वस्न और महाप्रसाद लेकर ये नवद्वीप आया-जाया भी करते थे। प्रभुके प्रति इनका अत्यन्त ही मधुरभाव था। भक्त इनके अत्यन्त ही कोमल मधुरभाव-को देखकर इन्हें सत्यभामाका अवतार बताया करते थे और सचमुच इनकी उपासना थी भी इसी भावकी। ये प्रभुके संन्यासकी कुछ भी परवा नहीं करते थे। ये चाहते थे, प्रभ खब अच्छे-अच्छे पदार्थ लायँ, सन्दर-सन्दर वस्त्र पहनें और अच्छे-अच्छे स्वच्छ और सन्दर आसर्नोपर शयन करें। प्रभु यतिधर्मके विरुद्ध इन वस्तुओंका सेवन करना चाइते नहीं थे। बस, इसी बातपर कलह होती! कलहका प्रधान कारण यही था कि जगदानन्द प्रभके शरीरकी तनिक-सी भी पीडा-को सहन नहीं कर सकते थे और प्रभु शर्रार-पीड़ाकी कभी परवा ही नहीं करते थे। जगदानन्दजी अपने प्रेमके उद्रेकमें प्रभुसे कड़ी बातें भी कह देते और प्रभ भी इनसे सदा डरते-से रहते।

एक बार ये महाप्रसाद और वस्त्र लेकर नवद्वीपमें शचीमाताके समीप गये। माता इन्हें देखकर अपने निमाईके दर्शनोंका अनुभव करती थी और सभी गौरभक्त भी इनके दर्शनों श्रीचैतन्य-चरणोंके दर्शनों का-सा आनन्द प्राप्त करते। ये जाते तो सभी भक्तों मिळकर ही

आते । नवद्विपसे आचायके घर शान्तिपुर होते हुए ये शिवानन्दजी सेन-के घर भी गये । वहाँसे ये एक कल्ल मुगन्धित चन्दनादि तैल प्रभुके निमित्त लेते आये । प्रभु सदा भावमें विभोर-से रहते । उनके अङ्ग-प्रयङ्गोंकी नसें दीली हो जातीं और सम्पूर्ण शरीरमें पीड़ा होने लगती । इन्होंने सोचा कि इस तैल्से प्रभुकी वातिषत्तजन्य सभी व्याधियाँ शान्त हो जाया करेंगी । प्रेमके आवेशमें पण्डित होकर भी ये इस बातको भूल गये कि संन्यासीके लिये तैल लगाना शास्त्रोंमें निषेध है । प्रेममें युक्तायुक्त-विचारणा रहती ही नहीं । प्रेमीके लिये कोई लौकिक नियम नहीं, उसकी मथुरा तो तीन लोकसे न्यारी है । जगदानन्दजीने तेल लाकर गोविन्दको दे दिया और उससे कह दिया कि इसे प्रभुके अङ्कोमें मल दिया करना ।

गोविन्दने प्रभुषे निवेदन किया—प्रभो ! जगदानन्द पण्डित गौडदेशसे यह चन्दनादि तेल लाये हैं और शरीरमें मलनेके लिये कह गये हैं। अब जैसी आजा हो वैसा ही मैं करूँ।

प्रभुने कहा—'एक तो जगदानन्द पागल हैं, उनके साथ तू भी पागल हो गया। भला, संन्यासी होकर कहीं तैल लगाया जाता है, फिर तिसपर भी सुगन्धित तैल ?' रास्तेमें जाते हुए देखेंगे, वे ही कहेंगे—'यह शौकीन संन्यासी कैसा श्रृंगार करता है। सभी बिपयी कहकर मेरी निन्दा करेंगे। मुझे ऐसा तैल लगाना ठीक नहीं है।' गोविन्द इस उत्तरको सुनकर चुप हो गया।

दो-चार दिनके पश्चात् जगदानन्दजीने गोविन्दसे पूछा-धाविन्द ! तुमने वह तैल प्रभुके शरीरमें लगाया नहीं ११

गोविन्दने कहा—'वे लगाने भी दें तत्र तो लगाऊँ ? वे तो मुझे डॉटते थे।' जगदानन्दजीने धीरेसे कहा— अरे ! तैने भी उनके डॉटनेका खूब खयाल किया ! वे तो ऐसे कहते ही रहेंगे, तू लगा देना । मेरा नाम ले देना ।

गोविन्दने कहा----(पण्डितजी ! ऐसे लगानेका तो मेरा साहस नहीं है। हाँ, आप कहते हैं तो एक बार फिर निवेदन करूँगा।

दो-चार दिनके पश्चात् एकान्तमें अत्यन्त ही दीनताके साथ गोचिन्दने कहा--- प्रभो ! वे बेचारे कितना परिश्रम करके इतनी दूरसे तैलको छाये हैं, थोड़ा-सा लगा लीजिये । उनका भी मन रह जायगा और फिर यह तो ओपिंध है, रागके लिये ओपिंध लगानेमें क्या दोष ?'

प्रभुते प्रेमकं रोपमं कहा— 'तुम सव तो मिलकर मुझे अपने धर्मिंग्युत करना चाहते हो । आज सुगन्धित तेल लगानेको कह रहे हो, कल कहोगे कि एक मालिस करनेवाला और रख लो । जगदानन्दकी तो बुद्धि बिगड़ गयी है, पिण्डत होकर उन्हें इतना झान नहीं कि संन्यासीके लिये सुगन्धित तेल छूना भी महापाप है । वे यदि परिश्रम करके लाये हैं, तो इसे जगन्नाथजीकं मन्दिरमं दे आओ । वहाँ दीपकोंमं जल जायगा । उनका परिश्रम भी सफल हो जायगा और भगवत्-पूजामं काम आनेसे यह तेल भी सार्थक हो जायगा। गोविन्द प्रसुकी मीठी फटकारको सुनकर एकदम चुप हो गया, किर उसने एक भी शब्द तैलके सम्बन्धमं नहीं कहा।

गोविन्दने सभी बातें जाकर जगदानन्दजीसे कह दीं। दूसरे दिन जगदानन्दजी मुँह फुलाये हुए कुल रोषमें भरे हुए प्रमुक्ते समीप आये। प्रभु उनके हान-भावको ही देखकर समझ गये कि ये जरूर कुल खरी-खोटी मुनाने आये हैं। इसिलिये उन्होंने पहलेन्से-पहले ही प्रसङ्ग छेड़ दिया। वे अत्यन्त ही स्नेह प्रकट करते हुए धीरे-धीरे मधुर बचनोंमें जगदानन्दजीसे कहने लगे— 'जगदानन्दजी! आप गौड़देशसे बड़ा सुन्दर तंन्न लाये हैं। मेरी तो इच्छा होती है, योड़ा-सा इसमेंसे लगाऊँ, िकन्सु क्या करूँ, संन्यास धर्मसे विवश हूँ। आप खयं ही पण्डित हैं, यह बात आपसे छिपी थोड़े ही है कि संन्यासीके लिये मुगन्धित तैल लगाना महापाप है। इसीलिये में लगा नहीं सकता। आप एक काम करें, इस तैलको जगन्नाथजीकी मेंट कर आइये, वहाँ इसके दीपक जल जायँगे, आपका समी परिश्रम सफल हो जायगा।

जगदानन्दजीने कुछ रोशके खरमें कहा—'आपसे यह बिना सिर-पैरकी बात कह किसने दी। मैं कब तैल लाया हूँ ?'

प्रभुने हॅसते हॅंसते कहा---(आप सच्चे, में झूठा । इस तैलके कल्स-को मेरे यहाँ कोई देवदूत रख गया ।'

यह सुनकर जगदानन्दजी रोपमें उठे और उस तैलके कलसको उठाकर जोरसे आँगनमें दे मारा। कलस आँगनमें गिरते ही चकनाचूर हो गया। सम्पूर्ण तैल आँगनमें बहने लगा। कलसको फोड़कर जगदा-नन्दजी जल्दीसे अपने घरको चले गये और भीतरसे घरके किवाइ बंद करके पड़ रहे। दो दिनतक न तां अन्न-जल ग्रहण किया और न बाहर ही निकले। प्रणयकोपमें भीतर ही पड़े रहे।

तीसरे दिन प्रभु स्वयं उनके घर पहुँचे और किवाइ खटखटाकर बोलं— पिण्डत ! पिण्डत ! मीतर क्या कर रहे हैं, बाहर तो आइये, आपसे एक बात कहनी है। 'किन्तु पिण्डत किसकी सुनते हैं, वे तो खटपाटी लिये पड़े हैं।

तव प्रभुने उसी स्वरमें बाहर खड़े-ही-खड़े कहा—'देखिये, में आपके द्वारपर मिक्षाके लिये खड़ा हूँ और आप किवाड़ मी नहीं खोलतं। अतिथि जिसके आश्रमसे निराश होकर लौट जाता है, वह उस मनुष्यंक सभी पुण्योंको लेकर चला जाता है। देखिये, आज मेरी आपके यहाँ भिक्षा है, जल्दीसे तैयार कीजिये, मैं समद्रस्नान और भगवानके दर्शन करके अभी आता हूँ। यमु इतना कहकर चले गये। अब जगदानन्दजी-का कोच कितनी देर रह सकता था। प्रभुके लिये भिक्षा बनानी है? बस, इस विचारके आते ही, न जाने उनका क्रोध कहाँ चला गया। वे जल्दीसे उठे । उठकर शौचादिसे निवृत्त होकर स्नान किया और रघनाथ, रमाई पण्डित तथा और भी अपने साथी दो-चार गौड़ीय विरक्त भक्तोंको बुलाकर वे प्रभुकी भिक्षाका प्रवन्ध करने लगे । भोजन बनानेमें तो वे परम प्रवीण थे ही, भाँति-भाँतिके बहुत-से सुन्दर-सुन्दर पदार्थ उन्होंने प्रभुके लिये बना डाले। अभी वे पूरे पदार्थोंको बना भी नहीं पाये थे, कि इतनेमें ही मुसकराते हुए प्रभु स्वयं आ उपस्थित हुए । मनमें अत्यन्त ही प्रसन्न होते हुए और ऊपरसे हास्प्रसे युक्त किञ्चित् रोपयुक्त मुखसे उन्होंने एक बार प्रभुकी ओर देखा और फिर शाकको उलटने-पुलटने लगे। प्रभ जल्दीसे एक आसन स्वयं ही लेकर बैठ गये। अब तो जगदानन्दजी उठे । उन्होंने नीची दृष्टि किये हुए वहीं बैठे-ही-बैठे एक थालमें प्रभुके पादपद्मोंको पखारा । प्रभुने इसमें तनिक भी आपत्ति नहीं की । फिर उन्होंने भाँति-भाँतिके पदार्थोंको सजाकर प्रभुके सामने परोसा । प्रभु जुपचाप बैठे रहे। जगदानन्दजीका अब मौन भंग हुआ। उन्होंने अपनी हँसीको भीतर-ही-भीतर रोकते हुए लजायुक्त मधुर वाणीसे अपनापन प्रकट करते हुए कहा-- 'प्रसाद पाते क्यों नहीं हैं ?'

प्रभुने कहा-- भी नहीं पाऊँगा।

जगदानन्दजीने उसी भावसे नीची दृष्टि किये हुए कहा----तव आये क्यों थे, कोई बुलाने भी तो नहीं गया था।'

प्रभुने कहा—'अपनी इच्छासे आया था, अपनी इच्छासे ही नहीं पाता।' जगदानन्दजीने हँसकर कहा—'पाइये पाइये, देखिये भात ठण्डा हुआ जाता है।'

प्रभुने कहा—'चाहें ठण्डा हो या गरम जबतक आप मेरे साथ बैठकर न पावेंगे, तबतक मैं कभी भी न पाऊँगा । अपने लिये एक पत्तल और परोसिये।'

जगदानन्दर्जीने मार्नामश्रित हास्यके स्वरमें कहा—'पाइये भी, मेरी क्या बात है, मैं तो पीछे ही पाता हूँ, सो आपके पा लेनेपर पाऊँगा।'

प्रभुने कहा — 'चाहे सदा पीछे ही क्यों न पाते हैं, आज तो मेरे साथ ही पाना पड़ेगा।'

जगदानन्दजीने कुछ गम्भीरताके स्वरमें कहा—'प्रमो ! मैंने और रमाई, रञ्जनाथ आदि समीने तो बनाया है। इन्हें प्रसाद देकर तब मैं पा सकता हूँ। अब आपकी आज्ञाको टाल थोड़े ही सकता हूँ। अवस्य पा दूँगा।'

यह सुनकर प्रभु प्रसाद पाने लगे। जो पदार्थ चुक जाता उसे ही जगदानन्दजी फिर उतना ही परोस देते। इस भयसे कि जगदानन्दजी नाराज हो जायेंगे, प्रभु मना भी नहीं करते और उनकी प्रसन्नताके निमित्त खाते ही जाते। और दिनोंकी अपेक्षा कई गुना अधिक खा गये, तो भी जगदानन्द मानते नहीं हैं, तब प्रभुने दीनताके-से स्वरमें कहा—'बावा! अब दया भी करोगे या नहीं। अन्य दिनोंकी अपेक्षा दस गुना तो खा गया, अब कवतक और खिलाते जाओगे ?' इतना कहकर प्रभुने भोजन समाप्त किया। जगदानन्दजीने मुखशुद्धिके लिये लींग, इलायची और हरीतकींके दुकड़े दिये। प्रभु उन्हें खाते हुए फिर वहीं बैठ गये और कहने लगे—'जबतक आप मेरे सामने प्रसाद न पा लेंगे तबतक मैं यहाँसे नहीं हुँगा।'

जगदानन्दजीने हँसकर कहा— अब आप इतनी चिन्ता क्यों चै० च० ख० ५–७करते हैं, अब तो सबके साथ मुझे प्रसाद पाना ही है, आप चलकर आराम करें।' यह सुनकर प्रभु गोविन्दसे कहने लगे—'गोविन्द! तू यहां रह और जबतक ये प्रसाद पान लें तबतक मेरे पास मत आना। यह कहकर प्रभु अकेले ही कमण्डल उठाकर अपने निवासस्थानपर चले गये।

प्रभुके चले जानेपर जगदानन्दजीने गोविन्दसे कहा — 'तुम जल्दी जाकर प्रभुके पैरेंको दवाओ । मैं तुम्हारे लिये प्रसाद रख छोडूँगा। सम्मव है प्रभु सो जायँ।' यह सुनकर गोविन्द चला गया और लेटे हुए प्रभुके पैर दबाने लगा। प्रभुने पूछा— 'जगदानन्दने प्रसाद पाया ?' गोविन्दने कहा— 'प्रमो! वे पा लेंगे, उन्हें अभी थोड़ा कृत्य होष है।' यह कहकर वह धीरे-धीरे प्रभुके तल्लओंको दबाने लगे। प्रभु कुछ झपकी-सी लेने लगे। थोड़ी देर बाद जल्दीसे आँख मल्ते-मल्ते कहने लगे— 'गोविन्द! जा देख तो सही, जगदानन्दने प्रसाद पाया या नहीं। यदि पा लिया हो या पा रहे हों तो मुझे आकर फीरन सूचना देना।' प्रभुकी आज्ञासे गोविन्द फिर गया। उसने जाकर देखा सब मक्तोंको प्रभुका उन्छिष्ट महाप्रसाद देकर उसी पत्तलपर जगदानन्दजी खाने वेठे हैं। गोविन्दको देखते ही वे कहने लगे— 'गोविन्द! तुम्हारे लिये मैंने अलग परोसकर रख दिया है, आओ तुम भी बैठ जाओ।'

गोविन्दने कहा-भी पहले प्रभुको सूचना दे आऊँ, तब प्रसाद पाऊँगा। यह कहकर वह प्रभुको सूचना देने चला गया। 'जगदानन्दजी प्रसाद पारहे हैं' यह मुनकर प्रभुको सन्तोप हुआ और उन्होंने गोविन्दको भी प्रसाद पानेके लिये भेज दिया। गोविन्दने आकर सभी भक्तोंके साथ बैठकर प्रसाद पाया और फिर सभी भक्त अपने अपने स्थानोंको चले गये।

इस प्रकारकी प्रेम-कलह महाप्रभु और जगदानन्दजीके वीचमें प्रायः होती रहतीथी। इसमें दोनों ही आनन्दका अनुभव करतेथे।

## जगदानन्दजीकी एकनिष्ठा

अर्चायामेव इरये पूजां यः श्रद्धयेहते। न तद्भक्तेषु चान्येषु स भक्तः प्राकृतः स्मृतः ॥

(श्रीमद्भा०११।२।४७)

शास्त्रों में भक्तों उत्तम, मध्यम और प्राकृतरूपित तीन मेद बताये हैं। जो भक्त अपने इष्टदेवको सर्वव्यापक समझकर प्राणिमात्रके प्रति श्रद्धांके भाव रखता है और सभी वस्तुओं में इष्ट्युद्धि रखकर उनका आदर करता है, वह सर्वोत्तम भक्त है। जो अपने इष्टमें प्रीति रखता है और अपने ही समान इष्टवन्धुओं के प्रति श्रद्धांके भाव, असाधकों के प्रति कृपाके भाव, विद्वेषियों और भिन्नमतवाळों के प्रति उपेक्षाके भाव रखता है, वह मध्यम भक्त है और जो अपने इष्टके विग्रहमें ही श्रद्धांके

 <sup>\*</sup> जो पुरुष पूज्य श्रीविम्रहोंमें ही श्रद्धांके साथ श्रीहरिकी पूजा करता
 है और भगवद्भक्तोंकी तथा अन्य पुरुषोंकी पूजा नहीं करता, उनकी उपेक्षा
 करता है, उसे शास्त्रोमें प्राकृत मक्त कहा गया है।

साय उन श्रीहरिकी पूजा करता तथा भगवत्-भक्तोंकी तथा अन्य पुरुषोंसे एकदम उदालीन रहता है, वह प्राकृत भक्त है। प्राकृत भक्त बुरा नहीं है, सच पूछिये तो भक्तिका सच्चा श्रीगणेश तो यहींसे होता है, जो पहुछे प्राकृत भक्त नहीं बना वह उत्तम तथा मध्यम भक्त बन ही कैसे एकता है। नीचेकी सीढ़ियोंको छोड़कर सबसे ऊँचीपर बिना योगेश्वरेश्वरकी कृपासे कोई भी नहीं जा सकता।

पण्डित जगदानन्दजी सरल प्रकृतिके भक्त थे, व प्रभुके शरीर-पुखके पीछे सब कुछ भूल जाते थे । प्रभुके अतिरिक्त उनके लिये कोई पूजनीय संन्यासी नहीं था। प्रभुके सभी काम लीला हैं, यही उनकी भावना थी। महाप्रसु भी इनके ऊपर परमकृपा रखते थे। इनके क्षण-क्षणमें रूठने और कद्ध होनेके स्वभावसे वे पर्ण-रीत्या परिचित थे, इसीलिये इनसे कुछ भय भी करते थे। साधु-संन्यासीके लिये जिस प्रकार स्त्रीस्पर्श पाप है, उसी प्रकार रूई भरे हुए गुद्गुदे वस्त्रका उपयोग करना पाप है। इसीलिये महाप्रभु सदा केले-के पत्तींपर सोया करते थे। वे दिन-रात्रि श्रीकृष्णविरहमें छटपटाते रहते थे। आहार भी उन्होंने बहुत ही कम कर दिया था । इसी कारण उनका शरीर अत्यन्त ही क्षीण हो गया था। उस क्षीण शरीरको केलेके पत्तींपर पड़ा देखकर सभी भक्तोंको अपार दु:ख होता था, किन्तु प्रभुके सम्मुख कुछ कहनेकी हिम्मत ही किसकी थी ! सब मन मसोसकर इस दारुण दुःखको सहते और विधाताको धिकारते रहते कि ऐसा सकमार सन्दर स्वरूप देकर फिर इस प्रकारका जीवन प्रभुको प्रदान किया, यह उस निर्दयी दैवका कैसा कर कर्म है।

जगदानन्दजी प्रभुकी इस कठोरतासे सदा असन्तुष्ट रहते और अपने भोले स्वभावके कारण उनसे कभी-कभी इस प्रकारके हठोंको त्यागनेका आग्रह भी किया करते। किन्तु प्रभु तो धीर थे। वे भला किसीके कहने-सननेसे न्यायमार्गका कब परित्याग करने लगे । इसीलिये जगदानन्दजीके सभी प्रयत्न असफल ही होते, फिर भी वे अपने सीघे स्वभावके कारण सदा प्रभुको सुखी रखनेकी ही चेष्टा किया करते। उन्होंने जब देखा कि प्रभुके शरीरको केलोंके पत्तोंपर कष्ट होता है तो वे बाजारसे एक सन्दर-सा वस्त्र खरीद लाये। उसे गेरुए रंगमें रँगकर उसके तोडाक-तिकये बनाये । स्वयं सेमरकी रूई लाकर उन्होंने गहे-तिकयेमें भरी और उन्हें गोविन्दको ले जाकर दे दिया। गोविन्दसे उन्होंने कह दिया-'इसे प्रभुके नीचे विछा देना और ऊपरसे उनका वस्त्र डाल देना।' गोविन्दने जगदानन्दजीकी आज्ञांसे डरते-डरते ऐसा ही किया । महाप्रभुने जब बिस्तरपर पैर रखा तभी उन्हें कुछ गुदगुदा-सा प्रतीत हुआ । वस्त्रको उठाकर देखा तो उसके नीचे गद्दा विछा है और एक रंगीन तिकया लगा हुआ है। गद्दे-तिकयेको देखकर प्रभुको क्रोध आ गया। उन्होंने उसी समय जोरसे गोविन्दको आवाज दी । गोविन्दका दिल धडकने लगा । वह सब कुछ समझ गया कि प्रभुने गद्दे-तिकयेको देख लिया और अब न जाने मुझे क्या-क्या कहेंगे। गोविन्द डरते-डरते धीरे-धीरे किवाडकी आडमें जाकर खड़ा हो गया । प्रभुने फिर आवाज दी-'गोविन्द ! कहाँ चला गया ! सुनता नहीं।'

धीरे-धीरे कॉॅंपती आवाजमें गोविन्दने कहा--- 'प्रमो ! मैं उपस्थित हूँ, क्या आज्ञा है !'

प्रभुने अत्यन्त ही स्नेह्से सने हुए शब्दोंमें प्रेमयुक्त रोषके साथ कहा—'तुम सब मिलकर मुझे धर्मभ्रष्ट करनेपर तुले हुए हो । मैंने अपना शरीर तुमलोगोंके अधीन कर रखा है, किन्तु तुम चाहते हो कि मैं विषय-भोगोंमें आसक्त रहूँ । विषयोंके उपभोगके लिये ही तो मैंने घर-बार छोड़कर संन्यास लिया है, घरपर मैं विषय नहीं भोग सकता था। क्यों ठीक है न ?'

गोविन्दने कुछ भी उत्तर नहीं दिया, वह चुपचाप नीचा सिर किये हुए खड़ा रहा। स्वरूप गोस्वामी एक ओर चुपचाप बैठे हुए प्रमुक्ता पद मुनानेकी प्रतीक्षा कर रहे थे। वे भी चुप ही बैठे रहे। प्रमुक्ति पद सुनानेकी प्रतीक्षा कर रहे थे। वे भी चुप ही बैठे रहे। प्रमुक्ति करो — पता नहीं, ये लोग भजन-ध्यान सब शरीरसुखके ही लिये करते हैं क्या? दिन-रात्रि मेरे शरीरकी ही चिन्ता! भाई! चैतन्य तो इस शरीरसे पृथक् है, वह तो नित्य सुखमय, आनन्दमय और प्रेममय है। उसे ये संसारी पदार्थ भला क्या सुख पहुँचा सकते हैं। जिसे चैतन्य समझकर तुम सुखी बनाना चाहते हो, वह तो अचैतन्य है, वनश्वर है, क्षणभंगुर है, विनाशी और सदा बदलते रहनेवाला है, इसीको सुखी बनानेका प्रयक्ष करना महामूर्खता है।

स्वरूप गोस्वामी चुपचाप सुनते रहे। प्रभुने फिर उसी प्रकार रोषके स्वरमें कहा—'क्यों रे गोविन्द! तुझे यह सूझी क्या ! मैंने क्या संचा कि मैं गद्दा-तिकया लगाकर विषयी पुरुषोंकी माँति साऊँगा ! तू ठीक-ठीक बता तुझे पैसे कहाँ मिले ! यह वस्त्र किससे माँगा ! सिलायीके दाम कहाँसे आये!

गोविन्दने धीरेसे सिर नीचा किये ही उत्तर दिया— 'प्रभो ! जगदानन्द पण्डित मुझे इन्हें दे गये हे और उन्होंकी आज्ञासे मैंने इसे बिछा दिया है।' जगदानन्दजीका नाम सुनकर प्रभु कुछ सहम गये। उन्हें इसके उपयोग न करनेका प्रत्यक्ष परिणाम आँखोंके सामने दोखने लगा। उनकी दृष्टिमें जगदानन्दकी रोषभरी दृष्टि साकार होकर नृत्य करने लगी। महाप्रभु फिर कुछ भी न कह सके। वे सोचने लगे कि अब क्या कहूँ, उनका रोष कपूरकी तरह एकदम न जाने कहाँ उह गया।

हृदयकं भावोंके प्रवीण पारली स्वरूप गोस्वामी महाप्रभुके मनोभावको ताड़ गये । इसीजिये धीरेसे कहने लगे— 'प्रभो ! हानि ही क्या है, जगदानन्दजीका कए होगा, इन्होंने प्रेमपूर्वक बड़े परिश्रमसे इसे स्वयं बनाया है। सेमलकी रूई है, फिर आपका द्यारा भी तो अत्यन्त ही निर्वल है, मुझे स्वयं इसे केलेके पत्तींपर पड़ा हुआ देखकर कए होता है। अम्बस्थावस्थामें गहेका उपयोग करनेमें तो मुझे कोई हानि प्रतीत नहीं होती। रुणावस्थाको ही आपत्तिकाल कहते हैं और, आपित्तकालमें नियमोंका पालन न हो सके तो कोई हानि भी नहीं। कहा भी है, 'आपित्तकाले मर्यादा नास्ति।'

प्रमुने धीरे-धीरे प्रेमके स्वरमें स्वरूप गोस्वामीको समझाते हुए कहा---(स्वरूप ! तुम स्वयं समझदार हो । तुम स्वयं सब कुछ सीखे दृए हो, तुम्हें कोई सिखा ही क्या सकता है। तुम सोचो तो सही, यदि संन्यासी इसी प्रकार अपने मनको समझाकर विषयोंमें प्रवृत्त हो जाय तो अन्तमें वह धीरे-धीरे महाविषयी बनकर पतित हो जायगा । विषयोका कहीं अन्त ही नहीं। एकके पश्चात् दूसरी इच्छा उत्पन्न होती जाती है। जहाँ एक बार नियमसे भ्रष्ट हुए वहाँ फिर नीचेकी ओर पतन ही हाता जाता है। पानीका प्रवाह ऊपरसे एक बार छूटना चाहिये, बस फिर वह नीचेकी ही ओर चलेगा। जिसके खूच साफ-सुयरे वस्त्र होते हैं, वही धिल, मिट्टी और गंदी जगहमें न बैठनेकी परवा करता है, जहाँ एक वार वस्त्र मैले हुए कि फिर कहीं भी बैठनेमें संकोच नहीं होता। फिर वह वस्त्रोंकी रही-सही पवित्रताकी भी परवा नहीं करता । इसलिये तम मझसे गहेपर सोनेका आग्रह मत करो । आज गहा है तो कल पलक भी चाहिये। परसीं एक पैर दबानेवाले नौकरको रखनेकी आवश्यकता प्रतीत होगी। क्या इसीलिये मैंने संन्यास लिया है कि ये ही सब सख भोगता रहूँ।

प्रभुके इस मार्मिक उपदेशको सुनकर स्वरूप गोस्वामी फिर कुछ भी नहीं बोले । उन्होंने गोविन्दसे गद्दे-तिकयेको उठानेका संकेत किया । गोविन्दने संकेत पाते ही वे मुलायम वस्त्र उठाकर एक ओर रख दिये। प्रभ उन्हीं पड़े हुए पत्तींपर लेट गये।

दसरे दिन स्वरूप गोस्वामी बहुत-से केलोंके खोपले उठा लाये और उन्हें अपने नखोंसे बहुत ही महीन चीर-चीरकर प्रभुके एक पुराने वस्त्रमें भर दिया । बहुत कहने-सुननेपर प्रभुने उस गहेको बिछाना म्बीकार कर लिया ।

जगदानन्दजीने गोविन्दकं द्वारा जब सब समाचार सुना तब तो उन्हें अत्यन्त ही क्षोम हुआ। किन्तु उन्होंने अपना क्षोम प्रभुके सम्मुक्त प्रकट नहीं होने दिया। प्रभु भी सब कुछ समझ गये। इसलिये उन्होंने गहे-तिकयेवाली बात फिर छेड़ी ही नहीं। जगदानन्दजीकी बहुत दिनोंसे वन्दावन जानेकी इच्छा थी। उन्होंने प्रभुपर अपनी इच्छा प्रकट भी की थी। किन्त प्रभुने इन्हें बृन्दावन जानेकी आज्ञा नहीं दी। महाप्रभु जानते थे, ये सरल हैं, सीधे हैं, भोले हैं और संसारी वातोंसे एकदम अनभिज्ञ हैं। इन्हें देश, काल तथा पात्र देखकर बर्ताव करना नहीं आता । यों ही जो मनमें आता है कह देते हैं। सब लोग क्या जानें कि इनके इदयमें द्वेष नहीं है। वे तो इनके कोधयुक्त वचनोंको सुनकर इन्हें बुरा-भळा ही कहेंगे। ऐसे सरल मनुष्यको रास्तेमें अत्यन्त ही क्लेश होगा। यही स्व समझ-सोचकर प्रभु इन्हें गौड़ तो भेज देते थे क्योंकि वहाँके सभी मक्त इनके स्वभावसे परिचित थे, किन्तु वृन्दावन जानेकी आज्ञा नहीं देते थे। अबके जगदानन्दजीने फिर निश्चय किया कि भ्रभ आज्ञा दे दें तो अवश्य वजमण्डलकी यात्रा कर आवें ।' यह सोचकर उन्होंने एक

दिन एकान्तमें खरूप गोखामीसे सलाइ करके प्रभुसे वृन्दावन जानेकी आज्ञा माँगी।

प्रभुने कहा— वैसे तो मैं आपको जानेके लिये अनुमित दे भी देता, किन्तु अब तो कभी अनुमित न दूँगा। मुझसे कुद्ध होकर जायँगे तो मेरा मन सदा उदास बना रहेगा।

जगदानन्दजीन प्रेमयुक्त मधुरवाणीसे कहा—'प्रभो ! आपपर भटा कोई कोध कर सकता है। फिर मैं तो आपका सेवक हूँ। मैं सच्चे हृदयमे कह रहा हूँ, कोध करके मैं नहीं जाता हूँ। मेरी तो बहुत दिनोंसे इच्छा थी। उसे आपके सम्मुख भी कई बार प्रकट कर चुका हूँ।'

इसपर बातका समर्थन करते हुए स्वरूपदामोदरजी कहने हो—'हाँ प्रभो ! इनकी बहुत दिनोंकी इच्छा है। भला, ये आपपर कभी कुद हो सकते हैं। गौड़ भी तो ये प्रतिवर्ष जाया ही करते हैं, इसी प्रकार इन्हें बज जानेकी भी आजा दे दीजिये।'

जगदानन्दजीने कहा—'हाँ प्रभो ! वृन्दावनकी पावन धूळिको मस्तकपर चढ़ानेकी मेरी उत्कट इच्छा है। आपकी आज्ञाके विना जा नहीं सकता।'

प्रभुने कहा—'अच्छी वात है, आपकी उत्कट इच्छा है तो जाइये, किन्तु इतना ध्यान रखना कभी किसीसे विशेष वार्ते न करना। यहाँसे काशीजीतक तो कोई भय नहीं। आगे डाक् मिळते हैं, वे बङ्गाछी समझकर आपको मार ही डालेंगे। इसिलये वहाँसे किसी धर्मात्मा क्षत्रियके साथ जाना। बृन्दावनमें सदा सनातनके ही साथ रहना। उन्हींके साथ तीर्थ और वनोंकी यात्रा करना। साधु-महात्माओंको दूरसे ही प्रणाम करना। उनसे बहुत अधिक सम्पर्क न रखना और न उनके साथ अधिक दिन उहरना ही। बजकी यात्रा करके शीघ ही लौट आना। सनातनसे कह

देना, मैं भी वज आऊँगा, मेरे लिये कोई स्थान ठीक कर लें।' इस प्रकार उन्हें मॉति-मॉतिसे समझा-बुझाकर वृन्दावनके लिये विदा किया।

जगदानन्दजी सभी गौरभकोंकी वन्दना करके और महाप्रभुकी चरणरज सिरपर चढ़ाकर झाड़ीखण्डके रास्तेसे वृन्दावनकी ओर नलने लगे। भिक्षा माँगते-खाते ये काशी, प्रयाग्त होते हुए वृन्दावन पहुँचे। वहाँ रूप-सनातन दोनों भाइयोंने इनका बड़ा सत्कार किया। ये सदा सनातन गोस्वामीके ही साथ रहते थे। उन्हींको साथ लेकर इन्होंने बजमण्डलके वारहों वनोंकी यात्रा की। सनातनजी घर-घरसे भिक्षा माँग लाते थे और इन्हों अब लाकर दे देते थे और ये अपना बना लेते थे। सनातनजी तो स्वयं बजवासियोंके घरोंमेंसे दुकड़े माँगकर ले आते थे और उन्हींपर निर्वाह करते थे। कभी जगदानन्दजीके समीप भी प्रसाद पा लेते थे।

सव वनोंके दर्शन करते हुए ये महावन होते हुए गोकुलमें आये। गोकुलमें ये दोनों यमुनाजीके तटपर एक गुफामें टहरे। रहते तो दोनों गुफामें थे किन्तु भोजनके लिये जगदानन्द तो एक मन्दिरमें जाते थे और वहाँ अपना भोजन अपने हाथसे बनाकर पाते थे। सनातनजी महावनमेंसे जाकर मधुकरी कर लाते थे। तबतक गोकुल इतना बड़ा गाँव नहीं बना था। गोस्वामियोंकी ही दो-तीन बैठकें तथा मन्दिर थे। इसीलिये मिक्षाके लिये इन्हें डेढ़-दो मील रोज जाना पड़ता था।

एक दिन जगदानन्दजीने सनातनजीका निमन्त्रण किया । सनातन-जी तो समान दृष्टि रखनेवाले उच्चकोटिके भक्त थे । वे संन्यासीमात्रको चैतन्यका ही विग्रह समझकर उनके प्रति उदार भाव रखते थे । वे अपने गुरुमें और श्रीकृष्णमें कोई भेदमाव नहीं मानते थे इसीलिये उन्होंने श्रीचैतन्यदेवको श्रीकृष्ण या अवतारी सिद्ध न करके श्रीकृष्ण लीलाओंका ही वर्णन किया है । उनकी दृष्टिमें श्रीकृष्ण और चैतन्यमें कोई मेद-भाव होता तब तो वे सिद्ध करनेकी चेष्टा करते।

मुकुन्द सरस्वती नामके एक संन्यासी थे, उन्होंने सनातन गोस्वामीको एक अपने ओढ़नेका गेरुए रंगका वस्त्र दिया था । सनातनजी तो एक गुद्रड़ीके सिवा कुछ रखते ही नहीं थे, उसे महात्माकी प्रसादी समझकर उन्होंने रख छोड़ा । उस दिन जगदानन्द-जीके निमन्त्रणमें वे उसी वस्त्रको सिरसे बाँधकर गये। सनातनजीके सिरपर गेरुए रंगका वस्त्र देखकर जगदानन्दजीने समझा कि यह प्रभुका प्रसादी वस्त्र है, अतः बड़े ही स्नेहके साथ पूछने लगे—'सनातनजी! आपने यह प्रभुका प्रसादी वस्त्र कहाँ पाया ?'

सनातनजीने सरलताके साथ कहा— 'यह प्रभुका प्रसादी नहीं है। मुकुन्द सरस्वती नामक एक बड़े अच्छे संन्यासी हैं, उन्होंने ही यह वस्त्र मुझे दिया है।' इतना सुनते ही जगदानन्दजीका कोथ उभइ पड़ा। वे भला इस बातको कब सहन कर सकते थे कि गौरभक्त हांकर कोई दूसरे संन्यासीके वस्त्रको सिरपर चढ़ाये। उनका आदर केवल चैतन्यदेवके ही वस्त्रमें सीमित था। जो कोई उसका आदर छोड़कर औरका आदर करता है, उनकी दृष्टिमें वह बुरा काम करता है। इसीलिये कोधमें भरकर वे चूल्हेकी हाँड़ीको उठाकर सनातनजीको मारने दौड़े। सनातनजी उनके ऐसे व्यवहारको देखकर लजितन्ते हो गये। जगदानन्दर्जाने भी हाँड़ीको चूल्हेपर रख दिया और अपनी बातके समर्थनमें कहने लगे— 'आप महाप्रमुके प्रधान पार्षदों मेंसे हैं। भला, इस बातको कौन गौरभक्त सहन कर सकेगा कि आप किसी दूसरे संन्यासीके वस्त्रको सिरपर चढ़ावें।'

इस बातको सुनकर हँसते हुए सनातनजी कहने लगे---'मैं दूरसे

ही आपकी एकनिष्ठाकी बातें सुना करता था। किन्तु आज प्रत्यक्ष आपकी निष्ठाका परिचय प्राप्त हुआ । श्रीचैतन्यचरणोंमें आपका इतना हद अनुराग है। उसका लेशमात्र भी मझमें नहीं है। आपकी एकनिष्ठाको धन्य है । मैंने तो वैसे ही आपको दिखानेके लिये हसे पहन लिया या कि आप क्या कहेंगे ? वैसे तो मैं गेरुए वस्त्रका अधिकारी भी नहीं हैं। वैष्णवको गेरुए वस्त्रका आग्रह ही नहीं होता।' इस प्रकार उन्हें समझा-बुझाकर शान्त किया। जगदानन्दजीकी यह निष्ठा बरी नहीं थी। किन्तु यही साध्य नहीं है। साध्य तो यही है कि वे गेरुए वस्त्रमात्रमें चैतन्यके वस्त्रका अनुभव करते, उसमें शङ्काका स्थान ही न रह जाता। यदि कहं कि पतिव्रता स्त्रीकी भाँति परपुरुषका मुख देखना जिस प्रकार पाप है उसी प्रकार मधररसके उपासकोंको अपने इष्टदेवके प्रति ऐसी निष्ठा ही सर्वोत्तम कही जाती है, सो ठीक नहीं । कारण कि पतिवताकी दृष्टिमें तो पतिके सिवा संसारमें कोई है ही नहीं। उसके लिये तो पति ही सर्वस्व है। पतिको छोड़कर दसरा कोई तीर्थ उसके लिये है ही नहीं। परकीयाभावमें ऐसी निष्ठा प्रायः देखी जाती है, किन्त उसमें भी संकीर्णता नहीं । वह भी संसारके सम्पूर्ण सीन्दर्यमें अपने स्वामीके सीन्दर्यका ही मान करती है। जैसे श्रीकृष्णके अन्तर्धान हो जानेपर गोपियोंने छता-पत्ता और जीव जन्तुओंमें श्रीकृष्णस्पर्शजन्य आनन्दका ही अनुभव किया था । अस्त, हमारा मतलब इतना ही है कि हमारी दृष्टिमं यह प्राकृत निष्ठा है। उत्तम निष्ठा इससे दूर है, किन्तु इसके द्वारा उसकी प्राप्ति हो सकती है।

जगदानन्दजी कुछ काल वजमें रहकर महाप्रभुके समीप पुरीमें जानेकी तैयारियाँ करने लगे । प्रभुके लिये सनातनजीने रासळीळा-स्थलीकी रज, गोवर्धनपर्वतकी शिला, गुंजाओंकी माला और पके हुए स्ले पीलू—ये चीजें प्रसादके लिये दीं। इन अिक झन, त्यागी, भिक्षुक मक्तें की ये ही चीजें सर्वस्व यीं। टेंटी और पीलू बंजमें ही अधिक होते हैं। बङ्गालमें तो लोग इन्हें पहचानते ही नहीं। पीलू बहुत कड़वा हाता है और टेंटी उससे भी अधिक कड़वी। टेंटीका अचार ठीक पड़ता है। पक्षी टेंटीको बजमें पेंचू बोलते हैं। देखनेमें वह लाल-लाल बड़ी ही सुन्दर मालूम पड़ती है, किन्तु खानेमें हीक आती है। बजके गौ चरानेवाले ग्वाल पेंचू और पके पीलू खाया करते हैं। उनमें बीज-ही-बीज भरे रहते हैं। रस तो बहुत ही थोड़ा बीजोंमें लगा हुआ होता है। बीजोंमेंक रसको चूसकर 'दारीफे?' के बीजोंकी माँति उन्हें थूक देते हैं। ये ही बजके मेवा हैं। श्रीकृष्ण मगवान्को ये ही बहुत प्रिय थे। क्यों प्रिय थे, इसका क्या पता ? इसीसे तो खीजकर किसी भक्तने कहा है—

#### काबुलमें मेवा करी, व्रजमें टेंटी खायँ। कहूँ कहूँ गोपालकी, भूलि सिटली जायँ॥

अस्तु, जगदानन्दजी सनातनजीके दिये हुए प्रसादको लेकर, उनसे विदा होकर पुरी आये। प्रभु इन्हें सकुशल छौटा हुआ देखकर परम प्रसन्न हुए। इन्होंने सनातनजीकी दी हुई सभी चीजें प्रभुके अर्पण कीं। प्रभुने सभीको श्रद्धापूर्वक सिरपर चढ़ाया। सब नीजें तो प्रभुने रख लीं, पीछुओंको उन्होंने भक्तोंमें बाँट दिया। भक्तोंने 'इन्दावनके फल' समझकर उन्हें बड़े आदरसे प्रहण किया। एक तो इन्दावनके फल फिर महाप्रभुके हाथसे दिये हुए सभी भक्त बड़े चावसे खाने लगे। जो पहले इन्दावन हो आये थे वे तो जानते थे कि ये अमृतफल किस प्रकार खाये जाते हैं, इसल्यिये वे तो मुँहमें डालकर उनकी गुठलियोंको धीरे-धीरे चूसने लगे। जो नहीं जानते थे वे जल्दीसे मुँहमें डालकर चवाने लगे। चवाते ही मुँह जहर कड़वा हो गया, नेत्रोंमें पानी

आ गया। सभी सी-सी करते हुए इधर-उधर दौड़ने लगे। न तो खाते ही वनता था, न थूकते ही। वृन्दावनके प्रभुदत्त प्रसादको मला थूकें कैसे और खाते हैं तो प्राणोंपर बीतती है। खैर, जैसे-तैसे जलके साथ भक्त उन्हें निगल गये। प्रभु हँसते-हँसते कह रहे थे—'व्रजका प्रसाद पाना कोई सरल काम नहीं है। जो विषयभोगोंको ही सर्वस्व समझे बैठे हैं। उनका न तो व्रजकी भूमिमें वास करनेका ही अधिकार है और न व्रजके महाप्रसादको पानेका ही । व्रजवासी बननेका सौभाग्य तो उसे ही प्राप्त हो सकेगा जिसकी सभी वासनाएँ दूर हो गयी होंगी ।' इस प्रकार जगदानन्दजीके आनेसे सभी भक्तोंको बड़ी प्रसन्नता हुई, वे उसी प्रकार सुखपूर्वक फिर प्रभुके पास रहने छगे । जगदानन्दजीका हृदय शुद्ध थाः उनका प्रभुके प्रति प्रगाढ़ प्रेम था। वे प्रभुके शरीरसे ही अत्यधिक प्रेम करतं थे। यह ठीक भी है। जिस कागजपर चित्र बना हुआ है उस काग जका यदि कोई प्यार करता है तो वह एक-न-एक दिन उसपर खिंचे हुए चित्रके सौन्दर्यसे भी प्यार करने छगेगा। जो सौन्दर्य-का ही सर्वस्व समझकर कागजको व्यर्थ समझकर फेंक देता है तो कागज तो उसके हाथसे चला ही जाता है, साथ ही उसपर खिंचा हुआ चित्र और उसमेंका सौन्दर्य भी उसे फिर कभी नहीं मिल सकता । यह हो नहीं सकता कि इस घुतसे तो प्रेम करें और जिस पात्रमें घृत रखा है उसकी उपेक्षा कर दें। पात्रके साथ घृतका आधाराधेयभावका सम्बन्ध है । आधेयसे प्रेम करनेपर आधारसे अपने-आप ही प्रेम हो जाता है । आधारका प्रेम ही आधेयके प्रेमको प्राप्त करा सकता है। यही सर्वः शास्त्रांका सिद्धान्त है।

# श्रीरघुनाथ भट्टको प्रभुकी आज्ञा

दाराः परिभवकारा बन्धुजनो बन्धनं विषं विषयाः। कोऽयं जनस्य मोहो ये रिपवस्तेषु सुहृदाशा ॥ॐ (सु०र०भां०३८८।१२६)

परमहंस रामकृष्णदेव एक कथा कहा करते थे—'एक बगीचेमें बहुत-से साधु पड़े हुए थे। वहाँ एक परम सुन्दरी स्त्री दर्शनोंके लिये गयी।

\* दारा संसारको उत्पन्न करनेवाली है। संसारी वन्धुजन संसार-बन्धनको वदानेवाले हैं। इन्द्रियोंके रूप, रस, स्पर्शादि विषय विषके समान परमाधंसे मृत्यु प्राप्त करानेवाले हैं। मोहरूपी मदिराको पान करके जो पुरुष उन्मत्त न हो गया हो, उसे छोड़कर कौन ऐसा पुरुष होगा जो १न परमाधंके शत्रुओंसे सुद्धद-पनेकी आशा रखेगा ?

सभी साधु परम विरक्त थे, उन सबके गुरु आजन्म ब्रह्मचारी थे, इसलिये उन्होंने शिष्य भी ऐसे ही किये थे जिन्होंने जन्मसे ही संसारी सुख न भोगा हो। वे सभी स्त्रीसुखसे अनभिज्ञ थे। इसलिये उनके मनमें उस माताके दर्शनसे किसी प्रकारका विकार नहीं हुआ । उनमेंसे एकने पहले स्त्रीसख भोगा था इसिंहिये उस माताके दर्शनसे उसकी छिपी हुई कामवासना जागृत हो उठी। वह विषयसुखकी इच्छा करने लगा।' इस कथाको कहकर वे कहते-देखो, जिस बर्तनमें एक बार दही जम चुका है, उसमें दधके फटनेका सन्देह ही बना रहता है, जो घडा कोरा है उसमें कोई भय नहीं । इसी प्रकार जो विषयमुखसे बचे हए हैं वे कोरे घड़ेके समान हैं। र इसके उदाहरणमें वे अपने युवक भक्तोंमेंसे नरेन्द्र (विवेकानन्द ) आदिका दृष्टान्त देकर कहते-- 'सर्वोत्तम तो यही है कि संसारी विषयोंसे एकदम दूर रहा जाय । विषय ही बन्धन-के हेत हैं। महाप्रभ चैतन्यदेव भी जिसे वासनाहीन अधिकारी समझते जसे संसारमें प्रवेश करनेको मना कर देते और आजन्म ब्रह्मचारी रहकर श्रीकृष्णकीर्तन करनेका ही उपदेश देते । विरक्त भक्तोंको तो वे स्त्रियोंसे तिनक भी संसर्गन रखनेकी शिक्षा देते रहते। स्वयं कभी भी न तो िक्रयोंकी ओर आँख उठाकर देखते और न उनके अङ्कका ही कभी स्पर्शकरते।

एक दिनकी बात है कि आप टोटा यमेश्वरको जा रहे थे। उसी समय रास्तेमे एक देवदासी कन्या अपने कोकिलक् जित कमनीय कण्ठसे महाकवि जयदेवके अमर काल्य गीतगोविन्दके पदको गाती जा रही थी! वसन्तका सुहावना समय था। नारीकण्ठकी मधुरिमासे मिश्रित उस त्रैलोक्यपावन पदको सुनते ही प्रभुका मनमयूर नृत्य करने लगा।

#### चन्दनचर्चितनीलक्षेत्ररपीतवसनवनमाली । केस्रिचलन्मणिकुण्डलमण्डितगण्डयुगस्मितशाली ॥%

—यह पदावर्छी एक प्रकारकी मादकताका सञ्चार करने लगी। अपने प्रियतमके ऐसे सुन्दर स्वरूपका वर्णन सुनते ही वे प्रेममें विह्वल हो गये और कानोंमें सुधाका सञ्चार करनेवाले उस व्यक्तिको आलिङ्गन करनेके लिये दौड़े। प्रेमके उद्रेकमें वे स्त्री-पुरुषका भाव एकदम भूल गये। रास्तेमें कॉटोकी बाद लगी हुई थी, उसका भी ध्यान नहीं रहा। पैरमें कॉटे चुभते जाते थे, किन्तु आप उनकी कुछ भी परवान करके उस पदकी ही ओर लक्ष्य करके दोड़े जा रहे थे। पीछे आनेवाले गोविन्दने जोरोंसे दौड़कर और प्रभुको राककर कहा—'प्रभो ! यह आप क्या कर रहे हैं, देखते नहीं हैं यह तो स्त्री है।'

'स्त्री है', इतना सुनते ही प्रभु सहम गये और वहीं गिरकर बड़े ही कहणस्वरमें अधीरताके साथ कहने लगे—'गोविन्द! में तेरे इस उपकारके लिये सदा ऋणी रहूँगा, त्ने आज मुझे स्त्री-स्पर्शरूपी पापसे बचाया। यदि सचमुच में भूलसे भी स्त्रीसर्श कर लेता तो समुद्रमें कृदकर आज ही अपने प्राणोंको गँवा देता।'

<sup>\*</sup> पक सखी दूसरी सखीसे कह रही है—'सिख ! देख तो सही इन श्रीहरिकी कैसी अपूर्व शोमा है ! नील रङ्गके सुकोमल कलेवरपर सुगन्धित चन्दन लगा हुआ है, शरीरमें पीले वस्त्र पहने हैं। गलेमें मनोहर वनमाला पड़ा हुई है। रासक्रीड़ाके समय काछनमय मकरकुण्डल हिल-हिलकर कमनीय कपोलोंको अधिक शोमायुक्त बना रहे हैं और वे मन्द-मन्द मुसकाते हैं।'

चै॰ च॰ ख॰ ५--८--

प्रभुकी ऐसी दीनतायुक्त वार्ते सुनकर गोविन्दने लिजनावसे कहा— प्रमो ! आपकी रक्षा करनेवाला में कौन हूँ, जगन्नाथजीने ही आपकी रक्षा की है। मैं मला किस योग्य हूँ ?'

महाप्रभु किर आगे नहीं गये और हौटकर उन्होंने यह बात अपने सभी विरक्त भक्तों के सम्मुख कही और गोविन्दकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने हमें । तभी आपने गोविन्दसे कहा—'गोविन्द ! तुम सदा मेरेसाथ ही रहा करों । मुझे अब शरीरका होश नहीं रहता । पता नहीं, किस समय मैं क्या अनर्थ कर बैटूँ।'

काशीवासी पण्डित तपन मिश्रको तो पाठक भूले ही न होगे। उनके पुत्र रघुनाथ भट्टाचार्य प्रभुके अनन्य सेवक थे । प्रभु जब कांशी पधारे थे तभी इन्होंने प्रभुको आत्मसमर्पण कर दिया था। प्रभुकं पुरी आ जानेपर इनकी पुनः प्रमुके पादपद्मोंके दर्शनोंकी इच्छा हुई । अतः ये काशीजीसे गौड़ होते हुए नीलाचलकी ओर चल दिये। रास्तेमें इन्हें रामदासविश्वास नामक एक कायस्थ महाशय मिले । ये गौडेश्वरके दरवारमें मनीम थे । रामानन्दी सम्प्रदायके थे, वैसे बड़े भारी पण्डित, विनयी और ब्रह्मण्य थे। वे भी जगन्नाथजींक दर्शनोंको जा रहे थे। रघुनाथजीको देखकर उन्होंने प्रणाम किया और इतने योग्य साथीको पाकर वे परम प्रसन्न हुए । उन्होंन रघुनाथजीकी पुटली जबरदस्ती ले ली तथा और भी उनकी विविध प्रकारसे सेवा करने लगे। रघुनाथजी इससे कुछ सङ्कचित होते और कहते---'आप इतने वड़े पण्डित हैं, इतने भारी प्रतिष्ठित पुरुष हैं, आपको मेरी इस प्रकारकी सेवा करना शोभा नहीं देता ।' वे विनीतभावसे उत्तर देते---भीं नीच, अधम, छोटी जातिमें उत्पन्न होनेवाला मला आपकी सेवा कर ही क्या सकता हूँ ? फिर भी जा मुझसे हो सकती है, उससे आप मुझे विञ्चत न रिवये । साधु-ब्राह्मणोंकी सेवा करना तो हमारा कर्तव्य है ।

हम तो इनके दास हैं। 'इस प्रकार दोनों ही बड़े आनन्दके साथ प्रेम-पूर्वक पुरी पहुँचे । पुरीमें प्रभुके स्थानका पता लगाकर रघुनाथजी वहाँ पहुँचे और उन्होंने प्रभुके पादपद्मोंमें श्रद्धा-मक्तिके सहित साष्टाङ्ग प्रणाम किया । प्रभु इन्हें देखकर अत्यन्त ही प्रमन्न हुए और इनका आलिङ्गन करके तपन मिश्र तथा चन्द्रशेखर आदि भक्तोंकी कुशल-क्षेम पूछने लगे । रघुनाथ-जीने सभीकी कुशल सुनायी और उनके प्रणाम भी निवेदन किये। प्रभुने उस दिन रघुनाथजीको अपने पास ही प्रसाद पवाया और उनके रहनेके लिये अपने ही स्थानमें एक सुन्दर-सा स्थान दिया । आठ महीनोंतक रघनाथ भट्ट प्रभुके चरणोंके समीप रहे। भोजन बनानेमें तो वे बडे ही प्रवीण थे। प्रभुकों वे प्रायः अपने यहाँ भिक्षा कराया करते थे और उनके उच्छिप्ट प्रसादको पाकर अपनेको कृतकृत्य समझते । महाप्रभु इनके बनाये हुए व्यञ्जनोंको बड़े ही आनन्दके साथ इनकी प्रशंसा करते हुए पाते थे । आठ महीनेके अनन्तर प्रभुने इन्हें आज्ञा दी-4देखो, तुम्हारे माता-पिता वृद्ध हैं, तुम्हीं उनकी एकमात्र सन्तान हो । उनकी स्वाभाविक इच्छा तुम्हें गृहस्थी बनानेकी होगी ही, किन्त तुम गृहस्थीके झंझटमें कभी मत पड़ना । इसी प्रकार ब्रह्मचारी रहना और विवाह न करना । वृद्ध माता-पिताकी सेवा करना तो तुम्हारा कर्तव्य ही है, क्योंकि उनके दूसरा कोई पुत्र नहीं है। जब वे परलांकवासी हा जायँ तो तम विरक्तभावसे भगवद्भजनमें ही अपना समय बिताना । एक बार पुरी आकर मुझसे फिर मिळ जाना ।' इतना कहकर उन्होंने इन्हें विदा किया। ये भी प्रभुसे विदा होकर प्रभुके वियोगमें रोते-रोते काजीजीको चले गये।

चार-पाँच वर्षमें इनके माता तथा पिता दोनों ही परलोकवासी हो गये। शास्त्रीय विधिके अनुसार उनकी किया-कर्म करके ये पुनः पुरी पंधारे और प्रभुसे सभी बार्ते जाकर निवेदन कीं। प्रभुने इन्हें आठ महीने फिर अपने पास रखकर भक्तितस्वकी शिक्षा दी और अन्तमें इन्हें बृन्दावनमें रूप-सनातनके समीप रहनेकी आज्ञा दी। प्रभुकी आज्ञाको शिरोधार्य करेके ये बृन्दावनकी ओर चलनेके लिये तैयार हुए।

पुरीके सभी भक्तोंकी पदधूलि इन्होंने अपने मस्तकपर चढ़ायी। तब ये हाथ जोड़े हुए प्रभुके समीप खड़े हो गये। प्रभुने इन्हें बार-बार आलिङ्गन किया और जगन्नायजीकी प्रसादी चौदह हाथ लंबी तुलसीकी माला और बिना कत्था-चुना लगा हुआ प्रसादी पान इन्हें दिया । महाप्रमुकी दी हुई उन दोनों प्रसादी वस्तुओंको इन्होंने श्रद्धापूर्वक मस्तकपर चढाया और डबडबायी आँखोंसे पृथिवीकी ओर देखते हए चुपचाप खड़े रहे । प्रभु इन्हें उपदेश करने लगे-'देखो, श्रीवृन्दावनकी पवित्र भूमिको त्यागकर कहीं अन्यत्र न जाना । वैराग्ययुक्त होकर निरन्तर श्रीमद्भागवतका पाठ किया करना । रूप-सनातन इन दोनोंको अपना बड़ा समझना। जो कोई शङ्का हुआ करे इन्हींसे पूछ लिया करना। निरन्तर नाम-जप करते रहोंगे तो कृपाल श्रीकृष्ण कभी-न-कभी तो कृपा करेंगे ही । मङ्गलमय भगवान् तुम्हारा मङ्गल करें, तुम्हें शीघ्र ही कृष्ण-प्रेमकी प्राप्ति हो । अब जाओ, सभी बृन्दावनवासी भक्तोंको मेरा स्मरण दिलाना । इस प्रकार महाप्रभुके ग्रुभाशीर्वादको पाकर ये काशी, प्रयाग होते हुए श्रीवृन्दावनधाममे पहुँचे । वहाँ रूप और सनातन इन दोनों भाइयोंने इनका बड़ा भारी सत्कार किया और अपने पास ही रखा । ये रूप गोस्वामीकी सत्संगसभामें श्रीमद्भागवतका पाठ किया करते थे । इनका गला बड़ा ही सरीला था । भागवतके श्लोकोंको इतनी तानके साथ ये कहते कि सननेवाले रोने लगते। एक ही श्लोकको कई प्रकारसे कहते। कहते-कहते स्वयं भी हिचकियाँ भर-भरकर रोने लगते । इनका प्रेम अद्भुत या । ये सदा वृन्दावनविहारीके प्रेममें छकेन्से

रहते थे। हृदयमें श्रीगोविन्दजीका ध्यान था, जिह्ना खदा हरिस्सका पान करती रहती थी। साधुओंका सत्संग और ब्रह्मचर्यपूर्वक जीवन किताना इससे बदकर संसारमें सुखकर जीवन और हो ही क्या सकता है श्रमीपियोंने संसारकी सभी वस्तुओंको भयपद बताकर केवल एक वैराग्यको ही भयरहित माना है। ऐसा जीवन बिताना ही सर्वश्रेष्ठ वैराग्य है जैसा कि राजर्षि योगिराज भर्तृहरिने कहा है—

भक्तिभैवे मरणजन्मभयं हृदिस्थं प्रेहो न बन्धुषु न मन्मथजा विकाराः । संसर्गदोषरहिता विजना वनान्ता वैराग्यमस्ति किमतः परमर्थनीयम् ॥

अर्थात् भक्तभयहारी भगवान्के पादपद्यों में प्रीति हो । इस रारीरको नाशवान् समझकर इसके प्रति अप्रीति हो; संसारी भाई, बन्धु तथा कुटुम्बियों में ममता न हो और इदयमें कामजन्य वासनाका अभाव हो, कामिनीके कमनीय कलेवरको देखकर उसमें आसिक्त न होती हो । तथा संसारी लोगोंके संसर्गजन्य दोषसे रहित पवित्र और शान्त—विजन वनमें निवास हो तो इससे बढ़कर वाञ्छनीय वैराग्य और हो ही क्या सकता है ?

सचमुच जो स्त्रीसंसर्गसे रहित होकर एकान्तस्थानमें ब्रह्मचर्य-पूर्वक बृन्दावनविद्दारीका ध्यान करता हुआ अपने समयको विता रहा है, वह देवताओंका भी वन्दनीय है, उसकी पदधूिल इस समस्त पृथिवीको पावन बना देती है, वह नररूपमें साक्षात् नारायण है, शरीरधारी ब्रह्म है और वैकुण्ठपतिका परम प्रिय प्रधान पार्यद है।



### गम्भीरा मन्दिरमें श्रीगौराङ्ग

प्रेमानामाद्भुतार्थः श्रवणपथगतः कस्य नाम्नां महिम्नः को वेत्ता कस्य वृन्दावनिर्धाणनमहामाधुरीषु प्रवेशः। को वा जानाति राधां परमरसचमस्कारमाधुर्यसीमा-मेकश्चैतन्यचन्द्रः परमकरुणया सर्वमाविश्वकार ॥%

' (श्रीप्रकाशानन्द)

महाप्रभु गौराङ्गदेव चौवीस वर्षकी अल्पावस्थामें कठोर संन्यास-धर्मकी दांक्षा लेकर पुरी पथारे । पहले छः वर्षामें तो वे भारतवर्षके विविध तीर्थों में भ्रमण करते रहे और सबसे अन्तमें आपने श्रीहृन्दावनधामकी यात्रा की । महाप्रभुकी यही अन्तिम यात्रा थी । वृन्दावनसे छौटकर अन्तके अठारहों वर्षोंतक आप अविच्छित्रमावसे सच्छ जगन्नाथके रूपमें पुरी अथवा नीलाचलमे ही अवस्थित रहे। किर आपने पुरीकी पावन पृथिवीका परित्याम करकं कहींको भी पैर नहीं बढ़ाया । गौड़ देशसे रथयात्राके समय प्रतिवर्ष बहुतसे भक्त आया करते थे और वे बरसातके चार महीनोंतक प्रभुके पादपद्मोंके सन्निकट रहकर अपने-अपने स्थानोंको चले जाया करते थे । छः वर्षातक तो प्रभु उनके साथ उसी प्रकार कीड़ा, उत्सव और संकर्तिन करते रहे । अन्तमें आपका प्रेमोन्माद साधारण सीमाको उल्लिङ्गन करके

<sup>#</sup> प्रेम नामक अद्भुत पदार्थ किसके कर्णगोचर हो सकता था ? नामकी मिहिमाको कीन जान सकता था ? वृन्दावनकी माधुरीमें किसका प्रदेश हो सकता था ? उत्तम रस-शृंगारके चमत्कारपूर्ण माधुर्यकी सीमा--राधाको कीन जान पाता ? एक श्रीचैतन्यचन्द्र महाप्रभुने अपनी स्वामाविक परम करुणाके अस्त इन सभी बार्तीको पृथिवीपर प्रकट कर दिया ।

पराकाष्टातक पहुँच गया, उसमें फिर मछा इस प्राकृतिक शरीरका होश कहाँ, ये तो प्रकृतिके परेकी बात हैं । सरव, रज और तम इन तीनों गुणोंका वहाँ प्रवेश नहीं, यह सब तो जिगुणातीत विषय है । उसमें मिळना-जुळना, बातचीत करना, खाना-पीना तथा अन्यान्य कार्योंका सम्पादन करना हो ही नहीं सकता । शरीर स्वयं ही यन्त्रके समान इन कार्योंको आवश्यकतानुसार करता रहता है । चित्तसे इन कार्मोंका कोई सम्बन्ध नहीं, चित्त तो अविच्छिन्नभावसे उसी प्रियतमकी रूपमाधुरीका पान करता रहता है । महाप्रभुका चित्त भी बारह वर्षोतक शरीरको छोड़ कर बन्दावनके किसी काळे रंगके ग्वाळ-बाळकके साथ चळा गया था । उनका बेमनका शरीर पुरीमें काशी मिश्रके विशाळ घरके एक निर्जन गम्भीरा मन्दिरमें पड़ा रहता था । इससे पूर्व कि हम महाप्रभुकीं उस दिव्योन्मादकारी प्रेमावस्थाके सम्बन्धमें कुळ कहें, यह जान लेना आवश्यक है कि यह गम्भीरा मन्दिर वास्तवमें क्या है ?

श्रीजगन्नाथजीके मन्दिरके समीप ही उड़ीसाधिप महाराज प्रताप-कद्रजीके कुलगुरु पण्डित काशी मिश्रजीके विशाल घरमें प्रमु निवास करते थे। मिश्रजीका वह भवन बहुत ही बड़ा था। अनुमानसे जाना जाता है कि उसमें तीन परकोटे रहे होंगे और सैकड़ों मनुष्य उसमें सुख्यपूर्वक रह सकते होंगे। तभी तो गौड़देशसे आये हुए प्रायः सभी भक्त चार महीनों-तक वहीं निवास करते थे। महाप्रमु उसी भवनमें रहते थे। अन्यान्य दूसरे मकानोंमें परमानन्द पुरी, ब्रह्मानन्द भारती, स्वरूपदामोदर, रखुनाथदास, जगदानन्द, वकेश्वर पण्डित तथा अन्यान्य विरक्त भक्त रहते थे। महाप्रमु सदासे ही एकान्तप्रिय थे, उन्हें भीड़-भम्भड़में विशेष रहना अविक्तर था। उसी भवनमें एकान्तप्रिय थे, उन्हें भीड़-भम्भड़में विशेष रहना अविक्तर था। उसी भवनमें एकान्तप्री एक गुफाकी तरह छोटा-सा स्थान था, वह कोलाहल-शून्य, एकदम निभृत और नीरव मन्दिर था। महाप्रमु जब सबसे पृथक् होकर एकान्तकी इच्छा करते तब उस निभृत मन्दिरमें जाकर विश्राम करते उसका दरवाजा इतना छोटा था कि एक आदमी ही उसमें संकोचके साथ घुस सकता था । महाप्रभु जब थक जाते या भीड़-भाइसे ऊव जाते तो उसमें जाकर सो जाते।

महाप्रभु जैसे भक्तयस्तल और कृपालु स्वामी थे उसी प्रकारका सम्रा स्वामिभक्त उन्हें गोविन्द नामक सेवक भी प्राप्त हुआ था। गोविन्दका महाप्रभुके प्रति वात्सल्यभाव था, वह निःस्वार्थभावसे बड़ी ही तत्परताके साथ प्रभुके शरीरकी खूब ही रेख-देख रखता। एक दिन महाप्रभु संकीर्तनसे आन्त होकर गम्भीराके दरवाजेपर पड़कर सो रहे। नियमानुसार गोविन्द आया और उसने कहा— प्रभो! में शरीरकी मालिश करूँगा, मुझे भीतर आने दीजिये।' प्रभु तो भावावेशमें बेहोश पड़े थे। उन्हें शरीर-मर्दनका क्या ध्यान १ दी-चार बार प्रार्थना करनेपर आपने पड़े-ही-पड़े कह दिया— 'आज नहीं, जाओ सो रहो।'

गोविन्दने विनीतभावसे कहा--धभो ! मेरा नित्यका नियम है। मुझे आज सेवासे विश्वत न कीजिये ।'

प्रभुने बुँझलाकर कहा--- 'नहीं, यह सब कुछ नहीं, शरीरमें बड़ी पीड़ा हो रही है, मुझसे उठा नहीं जाता, जाकर सो रहो।'

गोविन्दने फिर अत्यन्त ही विनीतभावसे कहा—'प्रभो ! थोड़े इट जायँ, वस मैं एक पैर देकर ही भीतर आ जाऊँगा, मुझे नींद न आवेगी।'

प्रभुने अत्यन्त ही स्नेहसे कहा— भैया गोविन्द ! मुझमें हिल्नेकी भी सामर्थ्य नहीं ।' सेवापरायण स्वामिभक्त सेवक क्या करता ? सेवा करना उसका प्रधान कर्तव्य है। प्रमुको लॉघकर जाना पाप है, किन्तु उनकी सेवा न करना यह उससे भी अधिक पाप है। इसलिये यह सोचकर कि 'चाहे मुझे नरक ही क्यों न भोगना पड़े, मैं सेवामें

प्रमाद नहीं करूँगा।'यह सोचकर वह प्रभुको ठाँघकर ही चला गया और वहाँ जाकर उसने प्रभुकी चरणसेवा की तथा सम्पूर्ण शरीरको धीरे-धीरे दबाया। बहुत देर हो जानेपर प्रभुको चैतन्यता प्राप्त हुई। तब आपने गोविन्दको पास ही बैठा देखकर पूछा—'अरे गोविन्द! तू अभीतक बैठा ही है, सोने क्यों नहीं गया ?'

उसने कहा--- 'प्रभो ! सोनं कैसे जाताः आप तो दरवाजेको धेरकर शयन कर रहे हैं।'

प्रभुने पूछा-- 'तब तू आया कैसे था ?'

गोविन्दने कुछ लजितस्वरमें कहा—'प्रभो ! मैं आपके श्रीअङ्कको लॉघ करके ही आया था, इसके लिये मुझे जितने दिनोंतक भी नरक भोगना पड़े उतने दिनोंतक सहर्ष नरक भोग सकता हूँ। आपके शरीरकी सेवाके निमित्त में सब कुछ कर सकता हूँ, किन्तु अपने सोनेके लिये मैं ऐसा पाप नहीं कर सकता ।' उसकी ऐसी निष्ठा देखकर प्रभुने उसे छातीसे लगाया और उसे श्रीकृष्ण-प्रेम-प्राप्तिका आशीर्वाद दिया।

इस घटनासे भी जाना जाता है कि गम्भीरा मन्दिर बहुत ही छोटा होगा। पहले तो महाप्रभु यदा-कदा ही उसमें शयन करते रहे, ज्यों-ज्यों उनकी एकान्तिनिष्ठा बढ़ती गयी और प्रेमोन्माद बढ़ता गया, खों-ही-त्यों वे गम्भीरा मन्दिरमें अपना अधिक समय विताने छगे। अन्तकं बारह वर्ष तो आपके गम्भीरा मन्दिरमें ही वीते। उस ख्यानका नाम पहलेसे ही गम्भीरा या या प्रभुके गम्भीरामावसे रहनेके कारण उसको लोग गम्भीरा कहने लगे, इसका ठीक-ठीक पता नहीं। अनुमान ऐसा ही लगाया जाता है, कि प्रभुके अन्तः पुरके समान उसमें अपने अन्तरङ्गभक्तोंके साथ रागमय ऐकान्तिक जीवन वितानेके ही कारण उस स्थानको भक्त भाम्भीरा' के नामसे पुकारने लगे होंगे। प्रभुने गम्भीरा मन्दिरमें रहकर जो बारह वर्ष विताये और उस अवस्थामें जो गम्भीरा मन्दिरमें रहकर जो बारह वर्ष विताये और उस अवस्थामें जो

उन्होंने ळीलाएँ कीं। उन्हें भक्त 'गम्भीरा ळीला' के नामसे जानते और कहते हैं। गौड़ीय वैष्णवग्रन्थोंमें सर्वत्र 'गम्भीरा ळीला' शब्दका व्यवहार मिळता है।

इन बारह वर्णमें प्रमुके शरीरमें जो-जो प्रेमके भाव उत्पन्न हए, उनकी जैसी-जैसी अलैकिक दशाएँ हुई वह किसी भी महापुरुषके शरीरमें प्रत्यक्ष रीतिसे प्रकट नहीं हुईं। उन्होंने प्रेमकी पराकाष्टा करके दिखा दी, मधुर रसका आस्वादन किस प्रकार किया जाता है, इसका उन्होंने साकार स्वरूप दिखला दिया । उन दिनों स्वरूपदामोदर और राय रामानन्द, ये ही प्रभुके उस भावके प्रधान ज्ञाता थे। महाप्रभु निरन्तर वियोगिनी श्रीराधिकाजीके भावमें भावान्वित रहते । स्वरूप गास्वामी और राय रामानन्दजीको वे अपनी ललिता और विशाखा सखी समझते। वस, इन्हींके कारण उन्हें थोड़ी-बहुत शान्ति होती । वास्तवमें मधुर-भावके मर्मज्ञ ये दोनों महानुभाव ललिता और विशाखाकी भाँति प्रभकी विरहवेदनाको कम करनेमें सब भाँतिसे उनकी सहायता करते और सदा प्रमुकी सेवा-ग्रुश्रुपामें ही तत्पर रहते। स्वरूप गोस्वामीका गला बड़ा ही कोमल था। वे अपनी सुरीली तानसे मधुरभावके पद गा-गाकर प्रभुको सनाया करते थे । महाप्रभुको श्रीमद्भागवतके दशम स्कन्धका गोपीगीत श्रीजयटेवका गीतगोविन्द और चण्डीदास तथा विद्यापित ठाकरके पद बहुत ही प्रिय थे । स्वरूप गोस्वामी अपने सुन्दर सुरीले स्वरसे इन्हीं सबको सनाया करते थे। राय रामानन्दजी कृष्णकथा कहा करते थे, इसी प्रकार रमास्वादन करते-करते रात्रि बीत जाती और सूर्य उदय होनेपर पता चलता कि अब प्रातःकाल हो गया है। उस समय प्रभुकी जो भी दशा होती उसे खरूपदामोदरजी अपने 'कड़चा' में लिखते जाते थे। सचमच उन्हीं महान्भावकी कृपासे तो आज संसार श्रीचैतन्यदेवके केमकी अलैकिक दशाओंको समझ सका है, नहीं तो वे भाव प्रत्यक्ष-

रूपसे संसारमें अप्रकट ही बने रहते । ये भाव मानवीय भाषामें व्यक्त किये ही नहीं जाते । इन भावोंको व्यक्त करनेकी तो भाषा ही दसरी है और उसका नाम 'मकभाषा' है। कोई परम रसमर्मज्ञ लोकातीत भाव-वाला पुरुष यत्किञ्चित उसका वर्णन कर सकता है। इसीलिये स्वरूप-दामोदरजीने संसारके ऊपर उपकार करके उसका थोडा-बहुत वर्णन किया । वास्तवमें चैतन्यके भावोंको वे ही ठीक-ठीक वर्णन कर भी सकते थे । उस समय प्रभु सदा शरीरज्ञानशून्य-से बने रहते । उनके अन्तरङ्ग भक्त ही उनके शरीरकी रेख-देख और सेवा-ग्रुश्रुषा करते थं। उनमें गोविन्द, जगदानन्द, रघुनाथदास, स्वरूपदामोदर और राय रामानन्दर्जा---ये ही मुख्य थे। स्वरूप गोस्वामी जो कुछ लिखते थे उसे रघुनाथदासजी कण्ठस्थ करते जाते थे। इस प्रकार स्वरूपदामोदरजीका कडचा रघनाथ-दासजीके गलेका सर्वोत्तम हार बन गया । महाप्रभ और स्वरूपदामोदर-जीके तिरोभावके अनन्तर रघुनाथदासजी पुरी छोडकर श्रीवृन्दावनको चले गये और वहीं एकान्तमें वास करने लगे। 'श्रीचैतन्यचरितामत' के लेखक गोस्वामी कृष्णदास कविराज उनके परमप्रिय शिष्य थे, इसलिये ·स्वरूप गोस्वामीका कड्चा' उनसे कविराजजीको प्राप्त हुआ । कविराज महाशयने उसी कडचाके आधारपर अपने परम प्रसिद्ध 'श्रीचैतन्य-चरितामृत' नामक ग्रन्थके अन्तिम सात अध्याय लिखे हैं । इसल्ये अब 'स्वरूपदामोदरजीका कडचा' नामका कोई अलग ग्रन्थ तो मिलता नहीं। इन सात अध्यायोंको ही उसका सार समझना चाहिये। उन महापुरुषने उस अलौकिक दिन्यै ग्रन्थका जनतामें क्यों नहीं प्रचार और प्रसार होने दिया, इसे तो वे ही जानें। हम पामर प्राणी भला इस सम्बन्धमें क्या समझ सकते हैं ! संसारको उन्होंने इस इतने अधिक दिव्यरसका अनिधकारी समझा होगा। प्रायः देखनेमें भी आता है कि महापुरुष अपनां सम्पूर्ण प्रेम किसीपर प्रकट नहीं करते। यदि दुर्बल जीवपर वे अपना अमोघ प्रेम एक साथ ही प्रकट कर दें तो उसका हृदय फट जाय, साधारण लोग महापुरुषोंके प्रेमको सहन नहीं कर सकते । इसीलिये महापुरुष धीरे-धीरे पात्र जितने-जितने प्रेमका अधिकारी बनता जाता है उतना-ही-उतना प्रेम उसके प्रति प्रदर्शित करते हैं; क्यांकि वे प्रेमकी अमोघ शक्तिसे पूर्णरीत्या परिचित होते हैं।

गोस्वामी कृष्णदास कविराज कविहृद्यके प्रेममर्मन्न और उच्च-कोटिक रसमर्मन्न थे, उन्होंने अपने बंगलाभाषाके प्यार' नामक छन्दोंमें जस लूबीक साथ महाप्रमुक्ते इन अन्तिम भावोंका वर्णन किया है उसे पढ़कर ऐसा कौन सहृदय रसिक पुरुष होगा जो विना रोये एक भी पयारको पढ़ सके। उस अमर कविकी लेखनीसे प्रेमका जैसा सजीव, सुन्दर और बोलता-चालता वर्णन हुआ है वैसा वर्णन अन्य साधारण कवियोंकी लेखनीसे होना एकदम असम्भव है। प्रेमका प्रसन्न एक तो वैसे ही जटिल है किर उसे मानवीय भाषाकी कवितामें वर्णन करना तो सचमुच ही महान् प्रतिभा और घोर साहसका काम है। कविराज महान्नय स्वयं कहते हैं—

प्रेमार विकार वर्णिते चाहे येह जन,

चाँद घरिते चाहे येन हच्या वामन।

वायु जैछे सिंधु-जलेर हरे एक 'कण',

कृष्णप्रेम-कण तैछे जीवेर स्पर्शन॥

क्षणे क्षणे उठे प्रेमार तरंग अनंत,

जीव छार काहाँ तार पाइबेक अंत।

श्रीकृष्णचैतन्य याहा करेन आस्वादन,

सबे एक जाने ताहा स्वरूपादि 'गण'॥

#### गम्भीरा मन्दिरमें श्रीगौराङ्ग

अर्थात् 'जो पुरुष प्रेमके विकारको वर्णन करनेका प्रयत्न करता हैं उसका प्रयत्न उसी बौने (बावन) के समान है जो सबसे छोटा होनेपर भी आकाशमें स्थित चन्द्रमाको पकड़ना चाहता है। जिस प्रकार अनन्त—अयाह महासागरमेंसे वायु एक कणको उड़ा लाती है, उसी प्रकार श्रीकृष्णप्रेमार्णवप्यका एक कण जीवोंको स्पर्श कर सकता है। क्षण-श्रणमें प्रेमकी अनन्त तरङ्गें उठती हैं, भला साधारण जीव उनका पार कैसे पा सकता है? श्रीकृष्णचेतन्य महाप्रभु जिस प्रेमरसका आस्वादन करते हैं उसे तो उनके परम प्रियगण श्रीस्वरूपदामोदर तथा रामानन्द राय आदि ही जान सकते हैं। ऐसा कहकर उन्होंने अपनेको भी प्रेमत्वके वर्णन करनेका अनिधकारी साथित कर दिया है और आप उसीका समर्थन करते हुए स्पष्ट स्वीकार भी करते हैं।

िस्प्यते श्रीलगौरेन्दोरस्यद्भुतमङोकिकम् । वैदेष्टं तन्मुखाच्छुत्वा दिन्योनमादविचेष्टितम् ॥ (श्रीनैतन्यच०१७।१)

अर्थात् 'श्रीगौराङ्ग महाप्रभुकी अत्यद्भुत अलौकिक दिव्योन्माद-कारक वैष्टाओंको —जिन्होंने (श्रीरघुनायदासजीने) अपनी आँखोंसे उन चेष्टाओंको प्रत्यक्ष देखा है, उन्हींके मुखसे सुनकर में लिखता हूँ।' इस बातसे तो अब सन्देहके लिये कोई स्थान ही नहीं रह जाता। यदि कोई साधारण मनुध्य उनसे इस बातको कहता तो वे उसका विश्वास भी न करते, किन्तु जब साक्षात् रघुनायजी ही उनसे कह रहे हैं जो कि निरन्तर बारह वर्षोतक प्रभुके समीप ही रहे थे तब तो उन्हें भी विश्वास करना ही पड़ा, इस बातको वे स्वयं कहते हैं—

> शास्त्रळोकातीत येइ येइ भाव इय, इतर लोकेर ताते ना इय निश्चय।

#### रघुनाथदासेर सदा प्रभुके संगे स्थिति, तार मुखे सुनि र्छिख करिया प्रतीति॥

अर्थात् 'महाप्रभुकी इन दिव्योन्मादकारी भावोंको यदि कोई इतर पुरुष कहता तो सम्भवतया निश्चय भी न होता, किन्तु सदा प्रभुके सङ्ग रहनेवाल रघुनाथजीने अपने मुख्ये इन भावोंको मुझे बताया तब मैंने इन्हें अपने ग्रन्थमें लिख दिया। इसमें अब राङ्कांके लिये स्थान ही नहीं।' इस प्रकार स्थान-स्थानपर उन्होंने इन भावोंको अवर्णनीय बताया है और मात अभ्यायोंमें बड़ी सुन्दरतासे वर्णन करके अन्तमें कह दिया है—

#### प्रभुर गंभीरा लीला ना पारि बृक्सिते। बुद्धि प्रवेश नाहि ताते ना पारि वर्णिते॥

अर्थात् भ्महाप्रभुकी गम्भीरा लीला कुछ जानी नहीं जा सकती, बुद्धिका तो वहाँ प्रवेश ही नहीं फिर वर्णन कैसे हो सकता है ?' जिस प्रेमोन्मादकारी लीलको वर्णन करनेमें प्रेमक एकमात्र उपासक, गौर-कृपांक पूर्णपत्र तथा आयुभर दृन्दावनमें ही वास करके प्रेमकी धाधना करनेवाले कविराज गोस्वामी अपनी दृद्धावस्थासे कॉपती हुई लेखनीको ही असमर्थ बताते हैं तो हम कल परसोंके छोकरे जिनका कि प्रेममार्गमें प्रवेश तो क्या खुकाव भी नहीं हुआ है, ऐसे साधारण कोटिक जीय उसका वर्णन ही क्या कर सकते हैं ? हमारे लिये तो सबसे सरल उपाय यही है कि इस प्रसङ्गको छोड़ ही दें । किन्तु इस प्रसङ्गको छोड़ना उसी प्रकार होगा जिस प्रकार दूधको दुहकर, औटाकर, जमाकर और उसका दहीं बनाकर दिनभर मथते रहे और जब मक्खन निकलनेका समय आया तमी उमे छोड़ बेठे । महाप्रभुके जीवनका यही तो सार है, यहींपर तो प्रेमकी पराकाष्ठा होती है, यहीं तो उनका जीवोंके लिये अन्तिम उपदेश है, इसीको तो धुव लक्ष्य बनाकर साधक आगे वद सकते हैं । इसलिय

इसे छोड़ देना मानो इतने सब किये-करायेका बिना सार समझे छोड़ दंना है। इसलिये हम इसका अपनी क्षुद्र बुद्धिके अनुसार उन्हीं कवि-राज गोखामीके चरण-चिह्नोंका अनुसरण करते हुए वर्णन करते हैं। अन्य स्थानोंमें तो इमने अपने स्वाभाविक स्वतन्त्रतासे काम लिया है, किन्तु इस विषयमें इस जहाँतक हो सकेगा, इन्हीं पूर्वपुरुषोंकी प्रणालीका ही अनुकरण करेंगे। अक्षरोंका अनुवाद कर देना तो हमारी प्रकृतिके प्रति-कल है, इसके लिये तो हम मजबर हैं किन्त कैसे भी क्यों न करें इन्हीं महानुभावोंके आश्रयसे इस दुर्गम पथको पार कर सर्वेगे । इसलिये श्री-चैतन्यदेवके दिव्योनमादके वर्णन करनेके पूर्व अति संक्षेपमें हम पाठकों-का यह बता देना आवश्यक समझते हैं कि ये प्रेमके भाव, महाभाव तथा विरहकी दशा कितनी होती हैं और इनका वास्तविक स्वरूप क्या है, इस विषयपर मधुररतिके उपासक वैष्णवाने अनेक ग्रन्थ लिखे हैं और विस्तारक साथ इन सभी विषयोंका विशदरूपसे वर्णन किया गया है। उन सबको यहाँ बतानेके लिये न तो इतना स्थान ही है और न हममें इतनी योग्यता ही है। हम तो विषयको समझनेके छिये बहुत ही संक्षेप-में इन बातोंका दिग्दर्शन करा देना चाहते हैं जिससे पाठकोंको महाप्रभ-की प्रेमोन्मादकारी दशाको समझनेमें सुगमता हो। वैसे इन दशाओंको समझकर कोई प्रेमी थोड़े ही बन सकता है, जिसके हृदयमें प्रेम उत्पन्न हाता है उसकी दशा अपने-आप ही ऐसी हो जाती है। पिङ्गल पढकर कोई कवि नहीं बन सकता। स्वाभाविक कविकी कविता अपने-आप ही पिङ्कलके अनुसार बन जाती है। इसलिये इन बातोका वर्णन प्रेम प्राप्त करनेके निमित्त नहीं, किन्तु प्रेमकी दशा समझनेके लिये करते हैं।

### प्रेमकी अवस्थाओंका संक्षिप्त परिचय

कैतवरहितं प्रेम नहि भवति मानुषे लोके। यदि भवति कस्य विरहो विरहे सत्यपि को जीवति ॥क्ष

लोकमर्यादाको मेटकर मोहनसे मन लगानेको मनीपियोंने प्रेम कहा है। प्रेमके लक्षणमें इतना ही कहना यथेष्ट है कि—

#### प्रेमैव गोपरामाणां काम इस्यगमत् प्रथाम्।

अर्थात् 'गोपियोंके ग्रुढप्रेमको ही 'काम' के नामसे पुकारनेकी पिरपाटी पड़ गयी है।' इससे यही ताल्पर्य निकला कि प्रेममें इन्द्रिय-सुखकी इच्छाओंका एकदम अभाव होता है। क्योंकि गोपिकाओंके काममें किसी प्रकारके अपने शरीरसुखकी इच्छा नहीं यी। वे जो कुछ करती यीं केवल श्रीकृष्णकी प्रसन्नताके निमित्त । इसलिये शुद्धप्रेम इन्द्रिय

\* मनुष्यलोकमें निष्कपट प्रेम तो होता ही नहीं, कदाचित किसीको हो भी जाय तो उसे प्रेमका सारभूत विरह प्राप्त नहीं होता। यदि विरह भी प्राप्त हो जाय तो फिर वह जीवित तो कदापि रह ही नहीं सकता। श्रीरूप गोस्वामी भी कहते हैं—

> भुक्तिमुक्तिस्पृहा यावत् पिशाची हृदि वर्तते । तावद् भक्तिमुखस्यात्र कथमभ्युदयो भवेत्॥

अर्थात् 'जबतक अक्ति और मुक्तिकी इच्छारूपिणी पिशाची हृदयमें वैठी हुई है तबतक वहाँ भक्तिमुखकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है?' और उनके धर्मोंसे परेकी वस्तु है । इसीको 'राग' के नामसे भी पुकारते हैं। इस 'काम', 'प्रेम' अथवा रागके तीन भेद हो सकते हैं— पूर्वराग, मिलन और विछोह या विरह ।

जिसके हृदयमें प्रेम उत्पन्न हो जाता है उसे घर-द्वार, कुदम्ब-परिवार, संसारी विषय-भोग कुछ भी नहीं सहाते । सदा अपने प्यारेका ही चिन्तन बना रहता है। प्रेमीकी दशा उस पुरुषकी-सी हो जाती है जिसे अपने प्राणींसे अत्यन्त ही मोह हो और उसे फाँसीके छिये कारावासके फॉसीघरमें बन्द कर रखा हो; जिस प्रकार प्राणींके भयसे उसकी कियाएँ और चेष्टाएँ होती हैं उसी प्रकारकी चेष्टाएँ रागीकी अथवा प्रेमीकी भी होती हैं । रागमार्गके उपासक वेष्णवींने अपने प्रन्थोंमें इन सब दशाओंका बड़े विस्तारके साथ वर्णन किया है। इस संक्रचित स्थलमें न तो उनका उल्लेख ही हो सकता है और न यहाँ उनके उल्लेखका कुछ विशेष प्रयोजन ही दिखायी देता है। इस सम्बन्धमें अष्ट सार्त्विक विकारोंका बहुत उल्लेख आता है और वे ही अत्यन्त प्रसिद्ध भी हैं। अतः यहाँ बहुत ही संक्षेपमें पहले उन्हीं आठ विकारोंका वर्णन करते हैं। वं आठ ये हैं--साम्म, कम्प, स्वेद, वैवर्ण्य, अश्र, स्वरमङ्ग, पुलक और प्रलय । ये भयः शोकः विस्मयः कोध और हर्षकी अवस्थामे उत्पन्न होते हैं। प्रेमके लिये ही इन भावोंको 'सात्त्विक विकार' कहा गया है। अब इनकी संक्षिप्त व्याख्या सनिये।

स्तम्म—शरीरका स्तब्ध हो जाना । मन और इन्द्रियाँ जब चेष्टा-रहित होकर निश्चल हो जाती हैं उस अवस्थाको स्तम्म कहते हैं ।

कम्प—रारीरमें कँपकँपी पैदा हो जाय उसे खेपथु' या 'कम्प' कहते हैं । अर्जुनकी युद्धके आरम्भमें भयके कारण ऐसी दशा हुई थी ।

चै० च० ख**०** ५—**९—** 

उन्होंने स्वयं कहा है-विषयुश्च शरीरे मे रोमहर्षश्च जायते।' अर्थात् 'मुझे कॅंपकॅपी छूट रही है, रोंगटे खड़े हो गये हैं।'

स्वेद—शरीरमेंसे पसीना छूटना या पसीनेमें 'लथपथ' हो जाना इसे 'स्वेद' कहते हैं।

अधु—िवना प्रयत्न किये शोक, विस्सय, क्रोध अथवा हर्षके कारण आँखोंमेंसे जो जल निकलता है उसे 'अशु' कहते हैं। हर्षमें जो अशु निकलते हैं वे ठण्डे होते हैं और वे प्रायः आँखोंकी कोरसे नीचेको बहते हैं। शोकके अशु गरम होते हैं और वे बीचसे ही बहते हैं।

स्तरमङ्ग-मुखसे अक्षर स्पष्ट उचारण न हो सके उसे स्वर-भेद', गाद्गद' या स्वरभङ्ग' कहते हैं।

वैवर्ण्य — उपर्युक्त कारणोंसे मुखपर जो एक प्रकारकी उदासी, पीलापन या फीकापन आ जाता है उसे 'वैवर्ण्य' कहते हैं । उसका असली स्वरूप है, आफ़ृतिका बदल जाना ।

पुलक—शरीरके सम्पूर्ण रोम ख**हे** हो जायँ उसे 'पुलक' या 'रोमाञ्च' कहते हैं।

प्रतय — जहाँ शरीरका तथा मले जुरेका ज्ञान ही न रह जाय उसे प्रलय कहते हैं। इन्हीं सब कारणोंसे बेहोशी हो जाती है। इस अवस्थामें प्रायः लोग पृथिवीपर गिर पड़ते हैं। बेहोश होकर धड़ामसे पृथिवीपर गिर पड़नेका नाम 'प्रलय' है।

ये उपर्युक्त भाव हर्ष, विस्मय, क्रोध, शोक आदि सभी कारणोंसे होते हैं, किन्तु प्रेमके पक्षमें ही ये प्रशंसनीय हैं।

पीछे हम पूर्वराग, मिलन और वियोग अथवा विछोह-ये तीन अवस्थाएँ प्रेमकी बता चुके हैं। अब उनके सम्बन्धमें कुछ सुनिये। पूर्वराग—प्यारेधे साक्षात्कार तो हुआ नहीं है, किन्तु चित्त उसके लिये तड़प रहा है इसे ही संक्षेपमें पूर्वराग कह सकते हैं। दिन-रात्रि उसीका ध्यान, उसीका चिन्तन और उसीके सम्बन्धका ज्ञान बना रहे। मिल्लेकी उत्तरोत्तर इच्छा बढ़ती ही जाय इसीका नाम पूर्वराग है। इस दशामें शरीरसे घर-द्वार तथा जीवनसे भी एकदम वैराग्य हो जाता है। उदाहरणके लिये इसी श्लोकको लीजिये—

हे देव हे दयित हे अवनैकवन्धो हे कृष्ण हे चपल हे करुणैकसिन्धो। हे नाथ हे रमण हे नयनाभिराम हा ! हा !! कदा जुभवितासि पदं दशोमें ? ॥ अ

इस स्ठोकमें परम करणापूर्ण सम्बोधनोंद्वारा बड़ी ही मार्मिकताके साथ प्यारेसे दर्शन देनेकी प्रार्थना की गयी है। सचमुच अनुराग इसीका नाम है। ऐसी लगन हो तब कहीं वह निगोड़ा इस ओर दृष्टिपात करता है। बड़ा निर्देयी है!

मिरुन—यह विषय वर्णनातीत है। सम्मिलनमें क्या सुख है, यह बात तो अनुभवगम्य है, इसे तो प्रेमी और प्रेमपात्रके सिवा दूसरा कोई जान ही नहीं सकता। इसीलिये किवयोंने इसका विशेष वर्णन नहीं किया है। सम्मिलनसुखको तो दो ही एक होकर जान सकते हैं। वे स्वयं उसका वर्णन करनेमें असमर्थ होते हैं फिर कोई वर्णन करे भी तो कैसे करे ? अनुभव होनेपर वर्णन करनेकी शक्ति नहीं रहती और बिना अनुभवके वर्णन व्यर्थ है। इसलिये इस

<sup>\*</sup> है देव ! हे दयाले ! हे विश्वके एकमात्र बन्धु ! ओ काले ! अरे ओ चपल ! हे करुणाके सागर ! हे स्वामिन् ! हे मेरे साथ रमण करनेवाले ! हे मेरे नेत्रोंके सुख दैनेवाले प्राणेश ! तुम कब हमें दर्शन दोंगे ?

विषयमें सभी किंव उदासीन से ही दीख पड़ते हैं। श्रीमद्भागवतादिमें वर्णन है, किन्तु वह आर्टमें नमकके ही समान प्रसङ्गवश यिकञ्चित् है। सभीने विरहके वर्णनमें ही अपना पाण्डित्य प्रदर्शित किया है। और यिद कुछ वर्णन हो सकता है तो यिकञ्चित् विरहका ही हो भी सकता है। उसीके वर्णनमें मजा है। सम्मछन सुखको तो वे दोनों ही ढूटते हैं। युनिये, रिसक रसखानजीने दूर खड़े होकर इस सम्मिछनका बहुत ही योड़ा वर्णन किया है। किन्तु वर्णन करनेमें कमाछ कर दिया है। दो प्रेमियोंके सम्मिछनका इतना सजीव और जीता-जागता चित्र शायद ही किसी अन्य कविकी कवितामें मिछ । एक सखी दूसरी सखीसे श्रीराधिकाजी और श्रीकृष्णके सम्मिछनका वर्णन कर रही है। सखी कहती है—

ऐ री ! आज काल्डि सब लोकलाज त्यागि दोज,
सीखे हैं सबै बिधि सनेह सरसायबो ।
यह 'रसखान' दिन द्वैमें बात फेलि जैहें,
कहाँ लों सयानी ! चंद हाथन छिपायबो ॥
आज हों निहारयो बीर, निकट कार्किदी-तीर,
दोउनको दोउनसों मुख मुसकायबो ।
दोउ परें पेयाँ दोउ लेत हैं बलैयाँ, उन्हें,
भूल गईं गैयाँ, इन्हें गागर उठायबो ॥

वैसा सजीव वर्णन है ! वह भी कालिन्दी-कूलपर एकान्तमें हुआ था, इसलिये छिपकर सखीने देख भी लिया, कहीं अन्तःपुरमें होता तो फिर वहाँ उसकी पहुँच कहाँ !

'दोउ परें पेयाँ दोउ छेत हैं बछैयाँ, उन्हें, भूछ गईं गैयाँ, इन्हें गागर उठायको ॥' -कृहकर तो सखीने कमाल कर दिया है। धन्य है ऐसे सम्मिलनको !

विरह—इन तीनोंमें उत्तरोत्तर एक दूषरीते श्रेष्ठ है। पूर्वानुरागकी अपेक्षा मिलन श्रेष्ठ है और मिलनकी अपेक्षा विरह श्रेष्ठ है, प्रेमरूपी दूषका विरह ही मक्खन है। इसीलिये कबीरदासजीने कहा है—

> बिरहा बिरहा मत कही, बिरहा है सुछतान। जेहि घट बिरह न संचरे, सो घट जान मसान॥

अब बिरहके भी तीन भेद हैं—भविष्य विरह, वर्तमान विरह और भूत विरह । इनमें भी परस्पर उत्तरोत्तर उत्कृष्टता है । भावी विरह बड़ा ही करुणोत्पादक है, उससे भी दुःखदायी वर्तमान विरह । भूत विरह तो दुःख-सुखकी पराकाष्टासे परे ही है ।

पहले भावी विरहको ही लीजिये। प्यारा कल चला जायगा? बस, इस भावके उदय होते ही जो कलेजेमें एक प्रकारकी ऐंटन-सी होने लगती है, उसी ऐंटनका नाम भावी विरह' है। इसका उदय नायिकाके ही हृदयमें उत्पन्न होता हो, सो बात नहीं है। अपने प्यारेके विछोहमें सभीके हृदयमें यह विरह-वेदना उत्पन्न हो सकती है।

जिस कन्याको आज पंद्रह-बीस वर्षोसे पुत्रीकी तरह लाइ-प्यार किया था, वही शकुन्तला आश्रम त्यागकर अपने पतिके घर जायगी, इस बातके स्मरणसे ही शकुन्तलाके धर्मिपता भगवान् कण्य ऋषिका कलेजा काँपने लगा। हाथ! अब शकुन्तला फिर देखनेको न मिलेगी! इस विचारसे वे शोकसुक्त हुए बैठे हैं। वे कैसे भी सहुदय क्यों न थे, किन्तु ये तो ज्ञानोपासक। चिन्तामें एकदम रागमार्गीय गोपिकाओंकी भाँति अपनेको भूल नहीं गये। ये उस अन्तःकरणकी स्वामाविक प्रवृत्ति-पर विचार करते-करते कहने लगे। ऋषिके इन वाक्योंमें कितनी करणा-

है, कैसी बेदना है, पुत्री-विरहका यह संस्कृतभाषामें सर्वोत्कृष्ट श्लोक कहा जा सकता है। ऋषि सोच रहे हैं—

> यास्यस्यच शकुन्तलेति हृद्यं संस्पृष्ट्यमुश्कण्ठया कण्ठः स्तम्भितवाष्पवृत्तिकलुपश्चिन्ताजङं दर्शनम् । वैक्रुव्यं मम तावदीदशमपि स्नेहादरण्योकसः पीड्यन्ते गृहिणः कथं न तनयाविश्लेषदुःखेनवैः॥

'शकुन्तला आज चली जायगी' इस विचारके आते ही मेरे हृदयमें एक प्रकारकी कॅपकॅपी-सी हो रही है, एक प्रकारकी विचित्र उत्कण्ठा-सी प्रतीत होती है। गला अपने-आप रुद्ध-सा हो रहा है, अशु स्वतः ही निकले पड़ते हैं, एक प्रकारकी जड़ताका अनुभव कर रहा हूँ। न जाने क्यों दिलमें घवड़ाहट-सी हो रही है। जब वनवासी वीतराग मुझ मुनिकी ही ऐसी दशा है, तो ग्रहस्थाश्रमके मोहमें फँसे हुए ग्रहस्थियों-की तो पुत्री-वियोगके समय न जाने क्या दशा होती होगी ?'

इन वाक्यों में भगवान् कण्वकी छिपी हुई भारी वेदना है। वे अपने भारी ज्ञानके प्रभावसे उसे छिपाना चाहते हैं, किन्तु श्रीकृष्णके मधुरागमनका समाचार सुनकर गोपिकाओं को जो भावी विरह-वेदना हुई वह तो कुछ बात ही दूसरी है। वेसे तो सभीका विरह उत्कृष्ट है, किन्तु राधिकाजीके विरहको ही सर्वोत्कृष्ट माना गया है। एक सखी इस हुदयको हिला देनेवाले समाचारको लेकर श्रीमतीजीके समीप जाती है। उसे सुनते ही राधिकाजी कर्तव्यविमूदिनी-सी होकर प्रलाप करने लगती हैं। उनके प्रलापको मिथिलाके अमर कवि श्रीविद्यापित टाकुरके शब्दों में सुनिये। अहा! कितना बिदया वर्णन है। राधिकाजी कह रही हैं—

> कि करिब, कोथा याब, सोयाय ना हय। ना याय कठिन प्राण किंबा लागि स्य॥

पियार लागिया हाम कोन देशे याब ।
रजनी प्रभात हैले कार मुख चाब ॥
बन्धु याबे दूर देशे मरिब आमि शोके ।
सागरे स्यजिब प्राण नाहि देखे लोके ॥
नहेत पियार गलार माला ये करिया ।
देशे देशे भरमिब योगिनी हह्या ॥
विद्यापित कवि इह दु:ख गान ।
राजा शिवसिंह लिखमा परमान ॥

भीं क्या करूँ ? कहाँ जाऊँ ? कुछ अच्छा नहीं लगता । अरे ! ये निष्ठुर प्राण भी तो नहीं निकलते । प्रियतमके लिये मैं किस देशमें जाऊँ, रजनी बीतनेपर प्रातःकाल किसके कमलमुखकी ओर निहारूँगी ? प्यारे तो दूर देशमें जा रहे हैं, मैं उनके विरहःशोकमें मर जाऊँगी । समुद्रमें कूदकर प्राण गँवा दूँगी जिससे लोगोंकी दृष्टिसे ओझल रह सकूँ । नहीं तो प्यारेको गलेकी माला बनाकर देश-विदेशोंमें योगिनी बनकर धूमती रहूँगी । किब विद्यापित इस दुःखपूर्ण गानको गाता है, इसमें लिक्षमा और राजा शिवसिंह प्रमाण हैं । यह भावी विरहका उदाहरण है । अब वर्तमान विरहकी बात सुनिये—

जो अवतक अपने साथ रहा, जिसके साथ रहकर माँति-माँतिके सुख भोगे, विविध प्रकारके आनन्दका अनुभव किया वही जानेके लिये एकदम तैयार खड़ा है। उस समय जो दिल्में एक प्रकारकी धड़कन होती है, सीनेमें कोई मानो साथ ही सैकड़ों सुह्याँ चुमो रहा हो, उसी प्रकारकी-सी कुछ-कुछ दशा होती है उसे ही ध्वर्तमान विरह? कहते हैं।

शक्रुन्तला अपने धर्मपिता भगवान् कण्वके पैर छूकर और प्रियंवदा आदि सिलयोंसे मिल-जुलकर पासकी कुटियामेंसे धीरे-धीरे निकलकर भगवान् कण्वकी ह्वनवेदीवाले चबूतरेके नीचे एक पेड़के सहारेसे खड़ी हो गयी है । सभी शिष्यवर्ग शोकसे शिर नीचा किये इधर-उधर खड़े हैं। शकुन्तलकी सिखयाँ सुविकयाँ भर रही है, साथ जानेवाले शिष्य वस्कल वस्त्रोंकी पुटलियोंको बगलमें दावे एक ओर खड़े हैं। भगवान् कण्वका कलेजा कटा-सा जा रहा है, मानो उसे बलात् कोई खींच रहा हो। इतने बड़े कुलपित होकर अपनी विरह्वेदनाको किस-पर प्रकट करें। जो सुनेगा वहीं हैंसेगा कि इतने बड़े ज्ञानी महर्षि ये केंसी भूली-भूली मोहकी-सी बातें कर रहे हैं। इस भयस वे और किसी-से न कहकर वृक्षींसे कह रहे हैं—

वातुं न प्रथमं ब्यवस्यति जलं युष्मास्वपीतेषु या , नादत्ते प्रियमण्डनापि भवतां स्नेहेन या पल्लवम् । आदो वः कुसुमप्रसृतिसमये यस्या भवत्युस्पवः सेयं याति शक्तुन्तला पतिगृहं सर्वेरनुज्ञायताम् ॥

ृष्ट्को ! यह शकुन्तला अपने पतिक घर जा रही है । देखो, तुम्हारे प्रति तो इसका अत्यन्त ही स्नेह था । जबतक यह तुम्हे पानी नहीं पिला लेती थी तबतक स्वयं भी पानी नहीं पीती थी । इसे गहने पहिननेका यद्यपि बड़ा भारी शौक था, फिर भी यह तुम्हारे स्नेहके कारण तुम्हारे पत्तोंको नहीं तोड़ती थी । वसन्तमें जब तुमपर नये-ही-नये फूल आते थे तब यह उस खुशीमें बड़ा भारी उत्सव मनाती थी । हाय ! वही सुम सब लोगोंकी रक्षा करनेवाली शकुन्तला अब जा रही है, तुम सब मिलकर इमे आज्ञा दो ।'

महर्पिके एक-एक शब्दमें करुणा फूट-फूटकर निकल रही है। मूक वृक्षोंके प्रति अपनी वेदना प्रकट करके ऋषिने उसे और भी अधिक हृदयग्राही बना दिया है। किन्सु इसमें भावको छिपानेकी चेष्टा की गयी है, लोकलाजकी परवा की है। प्रेममें नेम कहाँ ?' वहाँ तो सब कुछ छोड़ना होता है। इस प्रकारकी गम्भीरता और वाक्चातुरी रागमार्गमें दूषण ही समझा जाता है, इन भावोंमें प्रेमकी न्यूनता ही समझी जाती है। इसीलिये तो कवियोंने नायिकाओं के ही द्वारा ये भाव प्रकट कराये हैं। सचमुच ये भाव सरस नारीहृदयमें पूर्णरीत्या प्रकट हो सकते हैं। गोपिकाओं के विना इस विरह-वेदनाका अधिकारी दूसरा हो ही कौन सकता है? स्थपर वैठकर मथुरा जानेवाले कृष्णके विरहमें बजाङ्गनाओं की क्या दशा हुई, इसे भगवान व्यासदेवकी ही अमर वाणीमें सुनिये। उनके बिना इस अनुभवगम्य विषयका वर्णन कर ही कौन सकता है?

एवं ब्रुवाणा विरद्वातुरा भृत्यं वजिखयः कृष्णविषक्तमानसाः। विस्तुज्य खर्जा रुरुद्वुः सा सुस्वरं गोविन्द दामोदर माधवेति॥

श्रीशुकदेवजी राजा परीक्षित्से कह रहे हैं— राजन् ! जिनके चित्त श्रीकृष्णमें अत्यन्त ही आसक हो रहे हैं, जो भविष्यमें होनेवाले विरह-दु:खको सरण करके घवड़ायी हुई, नाना भॉतिके आर्तवचनोंको कहती हुई और लोकलाज आदि बातको भी परवा न करती हुई वे ब्रजकी क्षियाँ ऊँचे स्वरसे चिल्ला-चिल्लाकर हा गोविन्द ! हा माधव !! हा दामोदर !!! कह-कहकर रुदन करने लगीं ।' यही वर्तमान विरहका सर्वोत्तम उदाहरण है।

प्यारे चले गये, अब उनसे फिर कभी भेंट होगी या नहीं इसी द्विविधाका नाम 'भूत विरह' है। इसमें आशा-निराशा दोनोंका सम्मिश्रण है। यदि मिल्नकी एकदम आशा ही न रहे तो फिर जीवनका काम ही क्या ? फिर तो क्षणभरमें इस शरीरको भस्म कर दें। प्यारेके मिल्नकी आशा तो अवश्य है, किन्तु पता नहीं वह आशा कब पूरी होगी । पूरी होगी भी या नहीं, इसका भी कोई निश्चय नहीं । बस, प्यारेके एक ही बार, दूरसे ही थोड़ी ही देरके लिये क्यों न हों, दर्शन हो जायँ । बस, इसी एक लालसासे वियोगिनी अपने शरीरको धारण किये रहती है । उस समय उसकी दशा विचित्र होती है । साधारणतया उस विरहकी दश दशाएँ बतायी गयी हैं । वे ये हैं—

चिन्तात्र जागरोद्वेगो तानवं मिछनाङ्गता।
प्रकापो व्याधिरुन्मादो मोहो मृत्युर्दशा दश ॥
( उज्ज्वकनीलमणि शृं ० ६४ )

ंचिन्ता, जागरण, उद्वेग, कृशता, मिलनता, प्रलाप, उन्माद, व्याधि, मोह और मृत्यु—ये ही विरहकी दश दशाएँ हैं। अब इनका संक्षित विवरण मुनिये।

चिन्ता-अपने प्यारेके ही विषयमें सोते-जागते, उठते-बैठते हर समय सोचते रहनेका नाम चिन्ता है। मनमें दूसरे विचारोंके लिये स्थान ही न रहे। ब्रजभाषागगनके परम प्रकाशमान (सूर' ने चिन्ताका कैसा सजीव वर्णन किया है—

> नाहिन रह्यो मनमें ठौर । नंद-नंदन अछत कैसे आनिये उर और ॥ चळत चितवत दिवस जागत, ह्युमन सोवत रात । हृदयतें वह स्थाम सूरति छिन न इत उत जात ॥ स्थाम गात सरोज आनन छळित-गति सृदु-हास । 'सूर' ऐसे रूप कारन मरत छोचन-प्यास॥

प्यासेको फिर नींद कहाँ ! नींद तो आँखोंमें ही आती है और आँखें ही रूपकी प्यासी हैं) ऐसी अवस्थामें नींद वहाँ आ ही नहीं सकती । इसलिये विरहकी दूसरी दशा 'जागरण' है । जागरण—न सोनेका ही नाम 'जागरण' है। यदि विरहिणीको क्षणभरके लिये निद्रा आ जाय तो वह स्वप्नमें तो प्रियतमके दर्शन-सुखका आनन्द उठा ले। किन्तु उसकी आँखोंमें नींद कहाँ ? राधिकाजी अपनी एक प्रिय सखीसे कह रही हैं—

> याः पश्यन्ति प्रियं स्व<sup>द</sup>ने धन्यास्ताः सिख योषितः । अस्माकं तु गते कृष्णे गता निद्रापि वैरिणी॥

> > ( पद्यावली )

'प्यारी सखी! वे िक्वयाँ घन्य हैं जो प्रियतमके दर्शन स्वप्नमें तो कर लेती हैं। मुझ दुःखिनीके भाग्यमें तो यह मुख भी नहीं बदा है। मेरी तो बैरिणी निद्रा भी श्रीकृष्णके साथ-ही-साथ मधुराको चली गयी। वह मेरे पास आती ही नहीं। 'घन्य है, निद्रा आवे कहाँ ? आँखोंमें तो प्यारेके रूपने अड्डा जमा लिया है। एक म्यानमें दो तलवार समा ही कैसे सकती हैं ?

उद्देग—हृदयमें जो एक प्रकारकी हलचलजन्य वेकली-सी होती है उसीका नाम उद्देग है। भारतेन्दु हरिश्चन्द्रने उद्देगका कितना सुन्दर वर्णन किया है—

ब्याकुछ ही तहपौं बिजु प्रीतम,
कोऊ ती नेकु दया उर लाओ।
प्यासी तओं तजु रूप-सुधा बिजु,
पानिय पीको पपीहै पिआओ॥
जीयमें हौस कहूँ रहि जाय न,
हा ! 'हरिचंद' कोऊ उठि धाओ।
आवे न आवे पिआरो अरे!
कोउ हाल ती जाहकै मेरो सुनाओ॥

पागलपनकी हद हो गयी न ! मला, कोई जाकर हाल ही सुना देता तो इससे क्या हो जाता ? अब चौथी दशा कृशताका समाचार सुनिये।

हराता—प्यारेकी यादमें विना खाये-पीये दिन-रात्रि चिन्ता करनेके कारण जो शरीर दुबला हो जाता है उसे 'कुशता' या 'तानव' कहते हैं । इसका उदाहरण लीजिये । गोपियोंकी दशा देखकर ऊघोजी मथुरा लौटकर आ गये हैं और बड़े ही करणस्वरसे राधिकाजीकी दशाका वर्णन कर रहे हैं । अन्धे सुरने इस वर्णनमें कमाल कर दिया है, सुनिये—

### चित दे सुनौ स्याम प्रबीन।

हिर ! तुम्हारे बिरह राधा, में जु देखी छीन ॥
तज्यो तेख तमोछ भूषन, भंग बसन मछीन ।
कंकना कर बाम राख्यो, गाद भुज गहि छीन ॥
जब सँदेसो कहन सुंदरि, गमन मोतन कीन ।
खिस मुद्राविल चरन अख्झी, गिरिधरिन बळहीन ॥
कंठ बचन न बोल आये, हृदय ऑसुनि भीन ।
नैन जल भिर रोइ दीनों, प्रसित आपद दीन ॥
उठी बहुरिसँभारि भट ज्यों, परम साहस कीन ।
'सूर' प्रभु कल्यान ऐसे, जियहि आसा छीन ॥

यदि इसी एक अद्वितीय पदको विरह्मी सभी दशाओं के लिये उद्भृत कर दें तो सम्पूर्ण विरह्-वेदनाके चित्रको खींचनेमें पर्याप्त होगा। विरहिणी राधाकी 'कृशता' 'मिलनता' 'चिन्ता' 'उद्वेग' 'ब्याधि' 'मोह' और मृत्युतककी दसीं दशाओंका वर्णन इसी एक पदमें कर दिया है। मृत्युको शास्त्रकारोंने साक्षात् मृत्यु न बताकर 'मृत्युतुख्य अवस्था' ही

बताया है। राधिकाजीकी इससे बढ़कर और मृत्युतुल्य अवस्था हो ही क्या सकती है?

मिलनाङ्गता—शरीरकी सुधि न होनेसे शरीरपर मैल जम जाता है, बाल चिकट जाते हैं, वस्त्र गंदे हो जाते हैं इसे ही 'मलिनता' या मलिनाङ्गता कहते हैं। ऊपरके पदमें राधिकाजीके लिये आया ही है—

#### तज्यो तेल तमोल भवन, अंग बसन मलीन।

प्रकाप—शोकके आवेशमें अपने-परायेको भूछकर जो पागलोंकी तरह भूछी-भूछी बातें करने छगते हैं उनका नाम प्रलाप है। सीताजीकी खोजमें लक्ष्मणजीके साथ रामचन्द्रजी वनोंमें फिर रहे हैं। हृदयमें भारी विरह है, अपने-परायेका ज्ञान नहीं, शरीरका होश नहीं, वे चौंककर खड़े हो जाते हैं और प्रलाप करने छगते हैं—

कोऽहं बृहि सखे स्वयं स भगवानार्थः स को राघवः के यूयं वत नाथ नाथ किमिदं दासोऽस्मि ते रूक्ष्मणः । कान्तारे किमिहास्महे वत सखे देव्या गतिर्मृत्यते का देवी जनकाधिराज्ञतनया हा जानकि कासि हा॥

भगवान् लक्ष्मणजीसे चौंककर पूछते हैं—'भैया ! मैं कौन हूँ। मुझे बताओ तो सही ?'

लक्ष्मण कहते हैं—-(प्रभो आप साक्षात् भगवान् हैं।'
फिर पूछते हैं—-(कौन भगवान् १'
लक्ष्मण कहते हैं—-(रघुमहाराजके वंशमें उत्पन्न होनेवाले श्रीराम।'
फिर चारों ओर देखकर पूछते हैं—-(अच्छा तम कौन हो १'

यह सुनकर अत्यन्त ही अधीर होकर लक्ष्मणजी दीनताके साथ कहते हैं—'हे स्वामिन् ! हे दयालो ! यह आप कैसी बातें कर रहे हैं। मैं आपका चरणसेवक लक्ष्मण हूँ।' भगवान् फिर उसी प्रकार कहते हैं--- 'तव फिर हम यहाँ जंगलों में क्यों यूम रहे हैं ?'

र्शान्तिके साथ धीरेसे लक्ष्मणजी कहते हैं—'हम देवीकी खोज कर रहे हैं।'

चौंककर भगवान् पूछते हैं--- कौन देवी ?'

लक्ष्मणजी कहते हैं---(जगद्विन्दिनी) जनकनिदनी श्रीसीताजी ।'

वसः सीताजीका नाम सुनते ही 'हा सीते ! हा जानिक ! त् कहाँ चळी गयी' कहते कहते भगवान् मूर्छित हो जाते हैं। इन बेसिर-पैरकी बातोंका ही नाम 'प्रलाप' है।

व्यापि—- हारीरमें किसी कारणसे जो वेदना होती है उसे 'ब्याधि' कहते हैं और मनकी वेदनाको 'आधि' कहते हैं । विरह्की 'ब्याधि' भी एक दशा है । उदाहरण लीजिये । श्रीराधाजी अपनी प्रिय सखी लिलतासे कह रही हैं—

उत्तापी पुटपाकतोऽपि गरछग्रामादिपि क्षोभणो दम्भोलेरिप दुःसहः कटुरलं हुन्मग्नशस्यादिप। तीवः प्रौढिविस्चिकानिचयतोऽप्युचैर्ममायं बर्छा मर्माण्यद्य भिनत्ति गोकुखपतेर्विश्लेषजन्मा ज्वरः॥

( छिलतमाधवनाटक )

हे सखी ! गोकुलपित उस गोपालका विच्छेदच्चर मुझे बड़ी ही पीड़ा दे रहा है। यह पात्रमें तपाये सुवर्णसे भी अधिक उत्तापदायी है। पृथिवीपर जितने जहर हैं उन सबसे भी अधिक क्षोभ पहुँचानेवाला है, बज़से भी दु:सह, हृदयमें छिदे हुए शस्यसे भी अधिक कष्टदायी है तथा तीव विसूचिकादि रोगोंसे भी बदकर यन्त्रणाएँ पहुँचा रहा है। प्यारी सखी!यह ज्वर मेरे मर्मस्थानोंको भेदन कर रहा है। 'इसीका नाम 'विरहव्याधि' है।

उन्माद—साधारण चेष्टाएँ जब बदल जाती हैं और विरहके आवेशमें जब विरहिणी अटपटी और विचित्र चेष्टाएँ करने लगती हैं तो उसे ही 'विरहोन्माद' कहते हैं। उदाहरण लीजिये। उद्धवजी मथुरा पहुँचकर श्रीराधिकाजीकी चेष्टाओंका वर्णन कर रहे हैं—

अमित भवनगर्भे निर्निमित्तं हसन्ती
प्रथयित तव वार्तां चेतनाचेतनेषु।
लुउति च भुवि राधा कम्पिताङ्गी मुरारे
विषमविषयखेदोद्गारविभान्तचित्ता॥

अर्थात् 'हे कृष्ण ! राधिकाजीकी दशा क्या पूछते हो, उसकी तो दशा ही विचित्र है । घरके भीतर घूमती रहती है, विना बात ही खिल-खिलाकर हँसने लगती है । चेतनावस्थामें हो या अचेतनावस्थामें, तुम्हारे ही सम्बन्धके उद्गार निकालती है । कभी धूलिमें ही लोट जाती है, कभी धर-थर काँपने ही लगती है, हे सुरारे ! में क्या बताऊँ, वह विधुवदनी राधा तुम्हारे विपम विरहलेदसे विश्वान्त-सी हुई विचित्र ही चेष्टाएँ करती है।

नीचेके पदमें भारतेन्दु बाबूने भी उन्मादिनीका बड़ा ही सुन्दर चित्र खींचा है, किन्तु इसे 'विरहोन्माद' न कहकर 'प्रेमोन्माद' कहना ही ठीक होगा । सुनिये, साँवरेके सनेहमें सनी हुई एक सखीकी कैसी विचित्र दशा हो गयी है, पद्य पढ़ते-पढ़ते भाव सजीव होकर आँखोंके सामने दृत्य करने छगता है— भूली-सी, अर्मी-सी, चौंकी, जकी-सी, थकी-सी गोपी,
दुखी-सी, रहित कछु नाहीं सुधि देहकी।
मोही-सी, लुभाई-सी, कछु मोदक-सो खायो सदा,
बिसरी-सी रहें नेकु खबर न गेहकी॥
रिसभरी रहें, कबीं फूली न समाति अंग,
हँसि-हँसि कहें बात अधिक डमेहकी।
पूछेते खिसानी होय, उत्तर न आवै ताहि,
जानी हम जानी है निसानी या सनेहकी॥

मोह—अत्यन्त ही वियोगमें अंगोंके शिथिल हो जानेसे जो एक प्रकारकी मूर्छा-सी हो जाती है उसे मोह कहते हैं । यह मृत्युके समीपकी दशा है। इसका चित्र तो हमारे रिसक हरिचन्दजी ही बड़ी खूबीसे खींच सकते हैं। लीजिये मोहमें मझ हुई एक विरहिनके साक्षात् दर्शन कीजिये—

थाकी गति अंगनकी, मित परि गई मंद,
सूख झाँझरी-सी हैं के देह छागी पियरान।
बावरी-सी दुद्धि मई, हँसी काहू छीन छई,
सुखके समाज, जित तित छागे दूर जान॥
'हरीचंद' रावरे विरह जग हुस्समयो,
भयो कछु और होनहार छागे दिस्वरान।
नैन कुम्हिछान छागे, बैनहू अथान छागे,
आयो प्राननाथ ! अब प्रान छागे मुरझान॥

सचमुच यदि प्राणनाथके पधारनेकी आशा न होती, ये कुम्हिलाये हुए नैन और अथाये हुए बैन कबके पथरा गये होते । मुरक्षाये हुए प्राण प्राणनाथकी आशासे ही अटके हुए हैं । मोहकी दशाका इससे उत्तम उदाहरण और कहाँ मिलेगा ?

मृत्यु — मृत्युकी अब हम व्याख्या क्या करें । मृत्यु हो गर्या तो झगड़ा मिटा, दिनरात्रिके दुःखसे बचे, किन्तु ये मधुररसके उपासक रागानुयायी भक्त कवि इतनेसे ही विरिद्धणीका पिण्ड नहीं छोड़ेंगे । मृत्युका वे अर्थ करते हैं 'मृत्युके समान अवस्था हो जाना' इसका दृष्टान्त छीजिये । बंगछाभाषाके प्रसिद्ध पदकर्ता श्रीगोविन्ददासजीकी अमर वाणीमें ही ब्रजवासियोंकी इस दसवी दशाका दर्शन कीजिये—

माधव ! तुहु यब निरदय भेछ । मिछई अवधि दिन, राणि कत राखब ब्रजबधू-जीवन-शेछ ॥१॥ कोइ धरनितल, कोइ यमुनाजल कोइ कोइ लुउइ निकुंज ॥२॥ एतदिन विरहे, मरणपथ पेखलु तोहै तिरिवध पुनपुंज ॥३॥

एतदिन विरहे, मरणपथ पेखळु तोहे तिरिवध पुनपुंज ॥३॥ तपत सरोवर, थोरि सल्लिङ जनु आकुङ सफरी परान ॥४॥ जीवन मरन, मरण वर जीवन 'गोपिंददास' दख जान ॥५॥

दूती कह रही है—'प्यारे माध्य ! मला यह भी कोई अच्छी वात है, तुम इतने निर्देय वन गये ? दुनियामरके खुटे ? कलकी कह आये थे, अब कल-ही-कल कितने दिन हो गये । इस प्रकार खुटम्ड दिन गिनते-गिनते कवतक उन सबको बहलाते रहेंगे । अब तुम्हें त्रजकी दयनीय दशा क्या सुनाऊँ । वहाँका दश्य बड़ा करणोत्पादक है । कोई गोपी तो पृथ्वीपर लोट-पोट हो रही है, कोई यमुनाजोमें ही कूद रही है, कोई-कोई निभृत निकुर्झोमें ही लंबी-लंबी सॉर्स ले रही हैं। इस प्रकार वे अत्यन्त ही कप्टके साथ राजि-दिनको बिता रही हैं, तुम्हारे विरहमें अब वे मृत्युके समीप ही पहुँच चुकी हैं । यदि वे सब मर गयीं तो सैकड़ी लियोंके

चै० च० ख० ५-१०-

वधका पाप तुम्हारे ही सिर लगेगा। उनकी दशा ठीक उसी मछलीकी सी है जो थोड़े जलवाले गड्ढोमें पड़ी हों और सूर्य उस गड्ढोके सब जलको साख चुका हो, वे जिस प्रकार थोड़ी सी कीचमें सूर्यकी तीक्ष्ण किरणोंसे तड़फती रहती हैं उसी प्रकार वे तुम्हारे विरहमें तड़फ रही हैं। यह जीते हुए ही मरण है, यही नहीं किन्तु इस जीवनसे तो मरण ही लाख दर्जे अच्छा। गोविन्ददास कहते हैं, उनके दु:खको ऐसा ही समझो।

नियमानुसार तो यहाँ विरहका अन्त हा जाना चाहिये था। किन्तु वैष्णव कवि मृत्युके बाद भी फिर उसे होशमें छाते हैं और फिर मृत्युसे आगे भी बढ़ते हैं। रागमार्गीय ग्रन्थोंमें इससे आगेके भावोंका वर्णन है।

अनुरागको शुक्कपक्षके चन्द्रमाके समान (प्रतिक्षणवर्द्धमानं) प्रवर्द्धनशील कहा गया है । अनुराग हृदयमें बढ़ते-बढ़ते जब सीमांकं समीपतक पहुँच जाता है तो उसे ही 'भाव' कहते हैं । वेष्णवगण इसी अवस्थाको 'प्रेमका श्रीगणेश' कहते हैं । जब भाव परम सीमातक पहुँचता है तो उसका नाम 'महाभाव' होता है । महाभावके भी 'रूढ़ महाभाव' और 'अधिरूढ़ महाभाव' दो भेद बताये गये हैं । अधिरूढ़ महाभाव' दो भेद बताये गये हैं । अधिरूढ़ महाभावके भी 'मोदन' और 'मादन' दो रूप कहे हैं । 'मादन' हो त्माहन' के भावमें परिणत हो जाता है, तब फिर 'दिव्योन्माद' होता है । 'दिव्योन्माद' होता है । इसके उद्यूर्णां, चित्रजल्यादि बहुत-से भेद हैं । यह दिव्योन्माद श्रीराधिकाजीके ही शरीरमें प्रकट हुआ था । दिव्योन्मादाक्शां कैसी दशा होती है, इस बातका अनुमान श्रीमद्भागवतके उक्त स्लोकसे कुछ-कुछ लगाया जा सकता है—

एवंब्रतः स्वप्रियनामकीर्त्या जातानुरागो द्वुतचित्त उच्चैः। इसस्यथो रोदिति रौति गाय-

स्युनमादवन्नृस्यति लोकबाह्यः ॥

( श्रीमद्भा० ११। २ । ४०)

इस स्रोकमें प्रैति' और प्रोदिति' ये दो क्रियाएँ साथ दी हैं। इससे खूव जोरोंसे ठाइ मारकर रोना ही अभिव्यक्कित होता है। 'रू' धाष्ठ शब्द करनेके अर्थमें व्यवहृत होती है। जोरोंसे रोनेके अनन्तर जो एक करणाजनक 'हा' शब्द अपने-आप ही निकल पड़ता है वही यहाँ प्रैति' क्रियाका अर्थ होगा। इसमें उन्मादकी अवस्थाका वर्णन नहीं है। यह तो 'उन्मादकी-सी अवस्था' का वर्णन है। उन्मादावस्था तो इससे भी विचित्र होती होगी। यह तो सांसारिक उन्मादकी बात हुई, अब दिव्योन्माद तो फिर उन्मादसे भी बदकर विचित्र होगा! वह अनुभवन्मय विषय है। श्रीराधिकाजीको छोड़कर और किसीके शरीरमें यह प्रकटरूपसे देखा अथवा सुना नहीं गया।

भावोंकी चार दशा बतायी हैं—( १ ) भावोदयः ( २ ) भावसन्धिः ( ३ ) भावशावल्य और ( ४ ) भावशान्ति ।

किसी कारणविशेषसे जो हृदयमें भाव उत्पन्न होता है उसे भावोदय कहते हैं। जैसे सायंकाल होते ही श्रीकृष्णके आनेका भाव

\* श्रीकृष्णके श्रवण-कीर्तनका ही जिसने व्रत हे रखा है ऐसा पुरुष अपने प्यारे श्रीकृष्णके नाम-संकीर्तनसे उनमें अनुरक्त एवं विह्वलिचत्त होकर संसारी छोगोंकी कुछ भी परना न करता हुआ कभी तो जोर-जोरसे हैंसता है, कभी रोता है, कभी चिछाता है, कभी गाता है और कभी पागलके समान नाचने लगता है। हृदयमें उदित हो गया ! हृदयमें दो भाव जब आकर मिल जाते हैं तो उस अवस्थाका नाम भावसिन्ध है जैसे बीमार होकर पतिके घर लौटने-पर पत्नीके हृदयमें हुप और विषादजन्य दोनों भावोंकी सिन्ध हो जाती है। बहुत-से भाव जब एक साथ ही उदय हो जायें तब उसे भावशावल्य कहते हैं। जैसे पुत्रोत्पत्तिके समाचारके साथ ही पत्नीकी भयङ्कर दशाका तथा पुत्रको प्राप्त होनेवाली उसके पुत्रहोना मातामहकी सम्पत्ति तथा उसके प्रवन्ध करनेके भाव एक साथ ही हृदयमें उत्पत्र हो जायें। इसी प्रकार जब हृष्ट वस्तुके प्राप्त हो जानेपर जो एक प्रकारकी सन्तुष्टि हो जाती है उसे भावशान्ति, कहते हैं। जैसे रासमें अन्तर्धान हुए श्रीकृष्ण सिखरोंको सहसा मिल गये, उस समय उनका अदर्शनरूप जो विरहमाव या वह शान्त हो गया।

इसी प्रकार निर्वेद, विपाद, दैन्य, ग्लानि, तम, मद, गर्व, शंका, त्रास, आवेग, उन्माद, अपस्मार, व्याधि, मोह, मृति, आलस्य, जाडच, ब्रीडा, अवहित्या, स्मृति, वितर्क, चिन्ता, मित, धृति, हर्ष, औत्सुक्य, अमर्ष, असूया, चापल्य, निद्रा और बोध इन सक्को व्यभिचारीमाव कहते हैं। इनका वैष्णव शास्त्रोंमें विशदरूपसे वर्णन किया गया है।

इन सब बातोंका असली तात्पर्य यही है कि हृदयमें किसीकी लगन लग जाय । दिलमें कोई धँस जाय, किसीकी रूपमाधुरी आँखों में समा जाय, किसीके लिये उत्कट अनुराग हो जाय तब सभी बेड़ा पार हो जाय। एक बार उस प्यारेसे लगन लगनी चाहिये फिर भाव, महाभाव, अधिरूढ़भाव तथा सात्त्विक विकार और विरह्की दशाएँ तो अपने आप उदित होंगी । पानीकी इच्छा होनी चुहिये। ज्यों-ज्यों पानीके बिना गला सूखने लगेगा त्यों-त्यों तड़फड़ाहट अपने आप ह

बढ़ने छोगी। उस तड़फड़ाहटको छानेके छिये प्रयत्न न करना होगा। किन्तु हृदय किसीको स्थान दे तब न, उसने तो काम-कोधादि चोरोंको स्थान दे रखा है। वहाँ फिर महाराज प्रेमदेव कैसे पधार सकते हैं। सच-मुच हमारा हृदय तो वज्रका है। स्तम्भ, रोमाञ्च, अश्रु आदि आठ विकारोंमेंसे एक भी तो हमारे शरीरमें स्वेच्छासे उदित नहीं होता। भगवान् वेदव्यास तो कहते हैं—

तदश्मसारं हृदयं बतेदं यद्गृह्यमाणैईरिनामघेयैः । न विक्रियेताय यदा विकारो नेन्ने जलंगान्नरुहेषु इर्षः॥

अर्थात् 'उस पुरुषके हृदयको वज्रकी तरह—कौळादकी तरह— समझना चाहिये जिसके नेत्रोंमें हरिनामस्सरणमात्रसे ही जल न मर आता हो, शरीरमें रोमाञ्च न हो जाते हीं और हृदयमें किसी प्रकारका विकार न होता हो।' सचमुच हमारा तो हृदय ऐसा ही है। कैसे करें, क्या करनेसे नेत्रोंमें जल और हृदयमें प्रेमकी विकृति उत्पन्न हो। महाप्रभु चैतन्यदेव भी रोते-रोते यही कहा करते थे—

> नयनं गछदश्रुधारया वदनं गद्गदरुद्धया गिरा। पुळकैर्निचितं वपुः कदा तव नामग्रहणे सविष्यति॥

अर्थात् 'हे नाय! पुग्हारा नाम प्रहण करते-करते कब हमारे दोनों नेत्रोंसे जलकी घारा बहने लगेगी। कब हम गद्गद कण्ठसे 'कृष्ण-कृष्ण' कहते हुए पुलकित हो उठेंगे ?' वे महाभाग तो अपनी साधको पूरी कर गये । अठारह वर्ष नेत्रोंमेंसे इतनी जलधारा बहायी कि कोई मनुष्य हतने रक्तका जल कभी बना ही नहीं सकता । गौरभक्तोंका कहना है कि महाप्रभु गरुडस्तम्भके समीप जगमोहनके इसी ओर जहाँ खड़े होकर दर्शन करते थे, वहाँ नीचे एक छोटा-सा कुण्ड था। महाप्रभु दर्शन करते-करते इतना रोते थे कि उस गड़्कों अश्रुजल भर जाता था। एक-दो दिन नहीं, साल-दो-साल नहीं, पूरे अटारह साल इसी प्रकार वे रोते । उन्मादावस्थामें भी उनका श्रीजगन्नाथजीके दर्शनोंका जाना बंद नहीं हुआ। यह काम उनका अन्ततक अश्रुण्णभावसे चलता रहा। वैष्णव भक्तोंका कथन है कि महाप्रभुके शरीरमें प्रेमके ये सभी भाव प्रकट हुए । क्यों न हों, वे तो चैतन्यस्वरूप ही थे। महाप्रभुके उन दिन्यभावोंका बृत्तान्त पाठक अगले प्रकरणोंमें पढ़ेंगे। अन्तमें श्रीललितिकशोरीजीकी अभिलाषामें अपनी अभिलाषा मिलांत हुए हम इस वक्तन्यको समाप्त करते हैं—

जमुना पुलिन कुंज गहवरकी
कोकिल हैं दुम कूक मचाऊँ।
पद-पंकज प्रिय लाल मधुप हैं
पद-पंकज प्रिय लाल मधुप हैं
सपुरे-मधुरे गुंज सुनाऊँ॥
कूकर हैं बन बीधिन डोलैं
बचे सीथ रसिकनके खाऊँ।
'छलितकिसोरी' आस यही मम

# महाप्रभुका दिव्योन्माद

सिञ्चन् सिञ्चन् नयनपयसा पाण्डुगण्डस्थलान्तं मुञ्चन् मुञ्चन् प्रतिमुहुरहो दीर्घनिःश्वासजातम् । उद्येः कन्दन् करुणकरुणोद्गीणहाहेतिरावो गौरः कोऽपि ब्रजविरहिणीभावमप्रश्रकास्ति ॥%

(श्रीप्रबोधानन्द)

पाठकोंको सम्भवतया स्मरण होगा, इस बातको हम पहले ही बता चुके हैं कि श्रीचैतन्यदेवके शरीरमें प्रेमके सभी भाव कमशः धीरेधीरे ही प्रस्फुटित हुए । यदि सच्युच्च प्रेमके ये उच्च भाव एक साथ ही उनके शरीरमें उदित हो जाते तो उनका हृदय फट जाता । उनका क्या किसी भी प्राणीका शरीर इन भावोंके वेगको एक साथ सहन नहीं कर सकता । गयामें आपको छोटे-से मुरली बजाते हुए श्याम दीखे, उन्हींके फिर दर्शन पानेकी लालसासे वे घदन करने लगे । तभीसे धीरेधीरे उनके भावोंमें वृद्धि होने लगी । शान्त, दास्य, सख्य, वात्सस्य और मधुर इन भावोंमें मधुर ही सर्वश्रेष्ठ बताया गया है । पुरीमें प्रमु इसी भावमें विभोर रहते थे । मधुर भावमें राषाभाव सर्वोत्कृष्ट है । सम्पूर्ण रस, सम्पूर्ण भाव और अनुभाव राषाभावमें ही जाकर परिसमात हो

<sup>\*</sup> श्रीगीरसुन्दर अपने निरन्तरके नयनजलसे दोनों गण्डस्थलोंको पाण्डरङ्ग-के बनाते हुए, प्रतिक्षण दीर्घनिःश्वास छोड़ते हुए और करुणस्वरसे हा ! हा ! शब्द करके जोरोंसे रुदन करते हुए किसी व्रजविरहिणीके भावमें सदा निमग्न रहने लगे ।

जाते हैं, इसिल्ये अन्तके बारह वर्षोमें प्रमु अपनेको राधा मानकर ही श्रीकृष्णके विरहमें तड़पते रहे। कविराज गोस्वामी कहते हैं—

राधिकार भावे प्रभुर सदा अभिमान ।
सेइ भावे आपनाके हय 'राघा' ज्ञान ॥
दिव्योन्माद ऐछे हय, कि इहा विस्मय ?
अधिरूद भावे दिव्योन्माद-प्रलाप हय ॥

अर्थात् भाहाप्रभु राधाभावमें भावान्वित होकर उसी भावसे सदा अपनेको 'राधा' ही ममझते थे । यदि फिर उनके शरीरमें, 'दिव्यानमाद' प्रकट होता था तो इसमें विस्मय करनेको ही कीन-सी बात है । अधिरूढ़ भावमें दिव्योनमाद प्रलाप होता हो है ।' इसल्यि अब आपकी सभी कियाएँ उसी विरहिणीकी भाँति होती थीं।

एक दिन स्वप्नमें आप रासलीला देखने लगे। अहा ! प्यारेको बहुत दिनोंके पश्चात् आज इन्दावनमें देखा है। वही सुन्दर अलकावली, वही माधुरी भुसकान, वे ही हाव-भाव-कटाक्ष, उसी प्रकार रासमें थिरकना, सिखयोंको गले लगाना, केसा सुख है! कितना आनन्द है! ताथेई-ताथेई करके सिखयोंके बीचमें श्याम नाच रहे हैं और सेनोंको चलते हुए वंशी बजा रहे हैं। महाप्रसु भूल गये कि यह स्वप्न है या जागृति है। वे तो उस रसमें सराबोर थे। गोविन्दको आश्चर्य हुआ कि प्रभु आज इतनी देरतक क्यों सो रहे हैं, रोज तो अक्षणोदयम ही उठ जाते थे, आज तो बहुत दिन भी चढ़ गया है। सम्भव है, नाराज ही, इमलिये जगा दूँ। यह सोचकर गोविन्द घोरे-धीरे प्रमुकं तल्वांको दयाने लगा। प्रमु चौंककर उठ पढ़े और फुप्ण कहाँ गये ?' कहकर जोरोंसे स्दन करने लगे। गोविन्दने कहा—प्रमो! दर्शनोंका समय हो गया है, नित्यकमेंसे निवृत्त होकर दर्शनोंको चलिये।' इतना

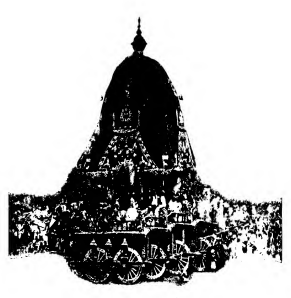
मुनते ही उसी भावमें यन्त्रकी तरह शरीरके स्वभावानुसार नित्यकमेंसि निवृत्त होकर श्रीजगन्नाथजीके दर्शनोंको गये।

महाप्रभु गरुडस्तम्भके सहारे घंटों खड़े-खड़े दर्शन करते रहते थे। उनके दोनों नेत्रोंमेंसे जितनी देरतक वे दर्शन करते रहते थे उतनी देरतक जलकी दो घाराएँ बहती रहती थीं। आज प्रभुने जगन्नाथजीके सिहासनपर उसी मुरलीमनोहरके दर्शन किये। वे उसी प्रकार मुरली बजा-बजाकर प्रभुकी ओर मन्द-मन्द मुसकान कर रहे थे, प्रभु अनिमेष-भायमे उनकी रूपमाधुरीका पान कर रहे थे। इतनेमें ही एक उड़ीसा-प्रान्तकी दृद्धा माई जगन्नाथजीके दर्शन न पानेसे गरुडस्तम्भपर चढ़कर और प्रभुके कन्धेपर पैर रखकर दर्शन करने लगी। पीछे खड़े हुए गोविन्दने उमे ऐसा करनेसे निषेध किया। इसपर प्रभुने कहा—प्यह आदिशक्ति महामाया है, इसके दर्शनमुखमें विष्न मत डालो, इसे यथेष्ट दर्शन करने दो।

गोविन्दकं कहनेपर वह बुद्धा माता जल्दीसे उतरकर प्रभुके पादपद्योमें पड़कर पुनः-पुनः प्रणाम करती हुई अपने अपराधके लिये क्षमा-याचना करने लगी। प्रभुने गद्गद कण्ठसे कहा—प्मातेश्वरी! जगन्नाथ-जीके दर्शनोंके लिये तुम्हें जैसी निकलता है ऐसी निकलता जगन्नाथजी-ने मुझे नहीं दी। हा! मेरे जीवनको धिकार है। जननी! तुम्हारी ऐसी एकाग्रताको कोटि-कोटि धन्यवाद है। तुमने मेरे कन्धेपर पैर रखा और तुम्हें इसका पता भी नहीं। दित्ता कहते-कहते प्रभु फिर रुदन करने लगे। 'भावसन्धि' हो जानेसे खप्रका भाव जाता रहा और अव जगन्नाथजीके सिंहासनपर उन्हें सुभद्रा-बलरामसहित जगन्नाथजीके दर्शन होने लगे। इससे महाप्रभुको कुरुक्षेत्रका भाव उदित हुआ, जब ग्रहणके स्नानके समय श्रीकृष्णजी अपने परिचारके सहित गोपिकाओं-को मिले थे। इससे खिन्न होकर प्रभु अपने वासस्थानपर लीट आये। अब उनकी दशा परम कातर विरहिणीकी-सी हो गयी। वे उदास मनसे नखोंसे भूमिका कुरेदते हुए विषणावदन होकर अशु बहाने लगे और अपनेको बार-बार धिकारने लगे। इसी प्रकार दिन बीता शाम हुई। अँधेरा छा गया और रात्रि हो गयी । प्रभुके भावमें कोई परिवर्तन नहीं । वही उन्माद, वही बेकली, वही विरह-वेदना उन्हें रह-रहकर व्यथित करने लगी । राय रामानन्द आये, खरूप गोखामीने सन्दर-सन्दर पद सुनाये, राय महाशयने कथा कही । कुछ भी धीरज न वँधा । 'हाय ! स्याम ! तुम किथर गये ? मुझ दुःखिनी अवलाको मँझधारमें ही छोड़ गये। हाय ! मेरे भाग्यको धिकार है, जो अपने प्राणवल्लभको पाकर भी मैंने फिर गँवा दिया। अब कहाँ जाऊँ ? कैसे करूँ ? किससे कहूँ, कोई सुननेवाला भी तो नहीं । हाय ! लिलते ! तू ही कुछ उपाय बता । ओ बहिन विशाखे ! अरी, त ही मझे धीरज बँधा । भैना ! मर जाऊँगी । प्यारेके बिना मैं प्राण धारण नहीं कर सकती । जोगिन बन जाऊँगी । घर-घर अलख जगाऊँगी। नरसिंहा लेकर बजाऊँगी, तनमें भभूत रमाऊँगी, मैं मारी-मारी फिल्रॅगी, किसीकी भी न सन्गी। या तो प्यारेक साथ जीऊँगी या आत्मधात करके महाँगी ! हाय ! निर्दयी ! ओ निष्टुर श्याम ! तुम कहाँ चले गये ?? बस, इसी प्रकार प्रलाप करने लगे । रामानन्दजी आधी रात्रि होनेपर गम्भीरा मन्दिरमें प्रभुको सुलाकर चले गये। स्वरूप गोस्वामी वहीं गोविन्दके समीप ही पड रहे। महाप्रभु जोरोंसे बड़े ही करुणस्वरमें भगवान के इन नामोंका उच्चारण कर रहे थे---

### श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! मुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

इन नामोंकी सुमधुर गूँज गोविन्द और खरूप गोखामीके कार्नोमें भर गयी। वे इन नामोंको सुनते-सुनते ही सो गये। किन्तु प्रभुकी आँखों-में नींद कहाँ, उनकी तो प्रायः सभी रातें हा नाथ! हा प्यारे! करते-करते



श्रीजगन्नाथजीकी रथ-यात्राका विशाल-रथ



श्रीजगन्नाथजीके मन्दिरका सिंहद्वार

ही बीतती थीं । योड़ी देरमें स्वरूप गोस्वामीकी आँखें खुळीं तो उन्हें प्रभुका शब्द सुनायी नहीं दिया । सन्देह होनेसे वे उठे, गग्मीरामें जाकर देखा, प्रभु नहीं हैं । मानो उनके हृदयमें किसीने वज्र मार दिया हो । अस्त-व्यस्तमावसे उन्होंने दीपक जलाया । गोविन्दको जगाया । दोनों ही उस विशाल भवनके कोने कोनेमें खोज करने लगे, किन्तु प्रभुका कहीं पता ही नहीं । सभी धबड़ाये से इधर उधर भागने लगे । गोविन्दके साथ वे सीधे मन्दिरकी ओर गये, वहाँ जाकर क्या देखते हैं, सिंहहारके समीप एक मैले स्थानमें प्रभु पड़े हैं । उनकी आकृति विचित्र हो गयी थी । उनका शरीर खूब लंबा पड़ा था । हाथ पैर तथा सभी स्थानोंकी सिन्धयाँ विलक्कल खुल गयी थीं । मानो किसीने टूटी हिंहुयाँ लेकर चर्मके खोलमें भर दी हो । शरीर अस्त-व्यस्त पड़ा था । श्वास-प्रश्वासकी गति एकदम बंद थी । कविराज गोस्वामीने वर्णन किया है—

प्रभु पिं आछेन दीर्घ हात पाँच छय।
अचेतन देह नाशाय श्वास नाहि बय।
एक-एक हस्त-पाद-दीर्घ तिन हात।
अस्थि, ग्रंथिभिन्न, चर्मे आछे मान्न तात।।
हस्त, पाद, ग्रीवा, किंट, अस्थि-संधि यत।
एक-एक वितस्ति भिन्न हय्या छे तत॥
चर्ममात्र उपरे, संधि आछे दीर्घ हय्या।
दु:खित हेळा सबे प्रभुरे देखिया।
मुखे ळाळा-फेन प्रभुर उत्तान-नयन।
देखिया सकळ भक्तेर देह छाड़े प्रान॥%

प्रभु पॉच-छ: हाथ लंबे पड़े हुए थे, देह अचेतन थी, नासिकासे
 श्वास नंहीं बह रहा था, एक-एक हाथ-पैर तीन-तीन हाथ लंबे हो गये थे,

अर्थ स्पष्ट है, भक्तोंने समझा प्रभुके प्राण शरीर छोड़कर चर्छे गये ।
तव स्वरूप गोस्वामीने जोरोंसे प्रभुके कानोंमें कृष्णनामकी ध्वनिन की। उस्र
सुमधुर और कर्णप्रिय ध्वनिको सुनकर प्रभुको कुछ-कुछ बाह्य ज्ञानन्ता होने
लगा। वे एक साथ ही चौंककर 'हरि बोल' 'हरि बोल' कहते हुए उठ बैठे।
प्रभुक उठनेपर धीरे-धीरे अस्थियोंकी सन्धियाँ अपने आप जुड़ने लगीं।

श्रीगोस्वामी रघुनाथदासजी वहीं थे, उन्होंने अपनी आँस्तोंसे प्रभुकी यह दशा देखी होगी । उन्होंने अपने 'चैतन्यस्तवकस्पृष्टक्ष' नामक ग्रन्थमें इस घटनाका यों वर्णन किया है—

कचिन्मिश्रावासे व्यवपतिसुतस्योरुविरहा
च्छ्छथरसरसिन्धरवाइधदधिकदैर्घ्यं भुजपदोः ।
छुठन् भूमौ काका विक्छविक्छं गद्गदवचा
रुद्युच्छुनिगैराक्नो हृद्य उद्यन्मां मदयति ॥

किसी समय काशी मिश्रके भवनमें श्रीकृष्णविरह उत्पन्न होनेपर प्रमुकी सिन्धियाँ दीली पड़ जानेसे हाथ-पैर लंबे हो गये थे। पृथिवीपर काकुरुवरसे, गद्गद वचनोंसे जोरोंके साथ घदन करते-करते लोट-पोट होने लगे, वे ही श्रीगौराङ्ग हमारे हृदयमें उदित होकर हमें मदमें मतवाला बना रहे हैं। उन हृदयमें उदित होकर मनानेवाले श्रीगौराङ्गके और मदमत्त बने श्रीरगुनाथदासजीके चरणोंमें हमारा साष्टाङ्ग प्रणाम है।

हिंडुयोंको सभी सम्बियाँ अलग-अलग हो गयी थीं, केवल जपर चर्म-ही-चर्म चटा हुआ था। हाथ, पैर, ग्रीवा और किट हिंडुयोंके जोड एक-एक वितरित अलग-अलग हो गये थे। जपर चर्ममात्र था, सन्धि रुंबी हो गयी थी। महाप्रभुकी ऐसी दशा देखकर सभी भक्त दुःखी हो गये। उनके भुखसे लार और फेन वह रहा था, नेत्र चटे हुए थे। उनकी ऐसी दशा देखकर भक्तोंके प्राण शरीरको परित्याग करके जाने लगे।

## गोवर्घनके भ्रमसे चटकगिरिकी ओर गमन

सभीपे नीलाद्रेश्वटकिंगरिराजस्य कलना-दये गोष्ठे गोवर्धनिंगरिपति लोकितुमितः। वजलस्मीत्युक्त्वा प्रमद् इव धावज्ञवस्ते गणैः स्वैगीराको हृदय उदयनमां मदयति॥

( चैतन्यस्तवकल्पवृक्ष )

महाप्रमुक्ती अब प्रायः तीन दशाएँ देखी जाती यी—अन्तर्दशा, अर्धवाह्मदशा और बाह्मदशा। अन्तर्दशामें वे गोपीभावसे या राधा-भावसे श्रीकृष्णके विरहमें, मिलनमें माँति-माँतिके प्रलाप किया करते थे। अर्धवाह्मदशामें अपनेको कुछ-कुछ समझने लगते और अब थोड़ी देर पहले जो देख रहे थे, उसे ही अपने अन्तरङ्ग भक्तोंको मुनाते थे और उस मावके बदलनेके कारण पश्चात्ताप प्रकट करते हुए रुदन भी करते

अंग्रियुनाथदास गोखामी कहते हैं—नीळावळके निकट समुदर्का वालुकाके चटकपर्वतको देखकर गोवर्थनके अमसे भी गिरिराज गोवर्थनके दर्शन करूँगा' ऐसा कहकर महाप्रमु उस और दौड़ने लगे। अपने सभी विरक्त वैष्णुवीसे से वेष्टित वही गौराङ्ग हमारे हृदयमें उदित होकर हमें पागळ बना रहे हैं।

थे। बाह्यदशामें खब अच्छी-भली बातें करते थे और सभी भक्तोंका यथायोग्य सत्कार करते। बडोंको प्रणाम करते। छोटोंकी कराल पछते । इस प्रकार उनकी तीन ही दशाएँ भक्तोंको देखनेमें आती थीं । तीसरी दशामें तो वे बहुत ही कम कभी-कभी आते थे। नहीं तो सदा अन्तर्दशा या अर्धवाह्यदशामें ही मम रहते थे । स्नान, शयन, भोजन और पुरुषोत्तम-दर्शन, ये तो शरीरके स्वभावानसार स्वतः ही सम्पन्न होते रहते थे । अर्घ-बाह्यदशामें भी इन कार्मोमें कोई विघ्न नहीं होता था। प्रायः उनका अधिकांश समय रोनेमें और प्रलापमें ही बीतता था। रोनेके कारण आँखें सदा चढ़ी-सी रहती थीं। निरन्तरकी अश्रधाराके कारण उनका वक्षःस्थल सदा भीगा ही रहता था। अश्रओंकी धारा बहनेसे कपोलेंपर कुछ हरकी-सी पपड़ी पड़ गयी थी और उनमें कुछ पीलापन भी आ गया था। रामानन्द राय और स्वरूपदामोदर ही उनके एकमात्र सहारे थे। विरहकी वेदनामें इन्हें ही ललिता और विशाखा समझकर तथा इनके गलेसे लिपट-कर वे अपने दुःखको कुछ शान्त करते थे। खरूप गोखामीके कोकिल-कृजित कण्ठसे कविता श्रवण करके वे परमानन्द सुखका अनुभव करते थे । अनका विरह अन प्रेममयी पदावलियोंके श्रवणसे जितना ही अधिक बढता था, उतनी ही उन्हें प्रसन्नता होती थी और वे उठकर जुल्य करने लगते थे।

एक दिन महाप्रमु समुद्रकी ओर जा रहे थे, दूरसे ही उन्हें वाछुकाका चटक नामक पहाइ-सा दीखा । यस फिर क्या था, जोरोंकी हुंकार मारते हुए आप उसे ही गोवर्धन समझकर उसी ओर दौड़े । इनकी अद्भुत हुंकारको सुनकर जो भी भक्त जैसे बैठा था, वह वैसे ही इनके पीछे दौड़ा । किन्तु भला, ये किसके हाथ आनेवाले थे ! वायुकी माँति आवेशके झोंकोंके साथ उड़े चले जा रहे थे । उस समय इनके सम्पूर्ण शरीरमें सभी सास्विक विकार उत्पन्न हो गये थे । बड़ी ही विचित्र और

### गोवर्धनके भ्रमसे चटकगिरिकी ओर गमन

अभ्तपूर्व दशा थी । कविराज गोस्वामीने अपनी मार्मिक लेखनी<del>रे बड़ी</del> ही ओजस्विनी भाषामें इनकी दशाका वर्णन किया है । उन्हींके शब्दोंमें सुनिये—

प्रति रोमकूपे मांस व्रणेर आकार । ...
तार उपरे रोमोद्गम कदंब प्रकार ॥
प्रतिरोमे प्रस्वेद पदे रुधिरेर धार ।
कंठ घर्घर, नाहि वर्णेर उच्चार ॥
दुई नेन्ने भरि, अशु बहुये अपार ।
समुद्रेमिळिका येन गंगा-यमुना धार ॥
वैवर्ण शंख प्राय, स्वेद हेळ अंग ।
तवे कंप उठे येन समुद्रे तरंग ॥

अर्थात् 'प्रत्येक रोमकूप मानो मांसका फोड़ा ही बन गया है, उनके ऊपर रोम ऐसे दीखते हैं जैसे कदम्बकी किल्याँ। प्रत्येक रोमकूपसे रक्तकी धारके समान पसीना वह रहा है। कण्ठ धर्घर शब्द कर रहा है, एक भी वर्ण स्पष्ट सुनायी नहीं देता। दोनों नेत्रोंमेंसे अपार अश्रुऑकी दो धाराएँ वह रही हैं मानो गङ्गाजी और यमुनाजी मिलनेके लिये समुद्रकी ओर जा रही हों। वैवर्णके कारण मुख शंखके समान सफेद-सा पड़ गया है। शरीर पसीनेसे लयपय हो गया है। शरीरमेंसे कॅपकॅपी ऐसे उठती हैं मानो समुद्रमेंसे तरङ्गें उठ रही हों।

ऐसी दशा होनेपर प्रभु और आगे न बढ़ सके। वे यर-थर काँपते हुए एकदम भूमिपर गिर पड़े। गोविन्द पीछे दौड़ा आ रहा था, उसने प्रभुको इस दशामें पड़ा हुआ देखकर उनके मुखमें जल डाला और अपने बख्नसे वायु करने लगा। इतनेमें ही जगदानन्द पण्डित, गदाधर गोस्वामी, रमाई, नदाई तथा स्वरूपदामोदर आदि मक्त पहुँच गये। प्रभुकी ऐसी विचित्र दशा देखकर सभीको परम विस्मय हुआ। ममो प्रभुको चारों ओरसे वेरकर उच्चस्वरसे संकीतन करने लगे। अव प्रभुको कुछ-कुछ होश आया। वे हुंकार मारकर उठ बैठे और अपने चारों ओर म्हल-मे, मुटके-से, मुटके-से, कुछ गँवाये-से इचर-उघर देखने लगे। और म्हल-मोस्वामीसे रोते-रोते कहने लगे—'अरे! हमें यहाँ कौन ले आया? गोवर्धन-परसे यहाँ हमें कौन उठा लाया? अहा! वह कैसी दिव्य छटा थीं, गोवर्धनकी नीरव निकुक्षमें नन्दलालने अपनी वही वाँसकी वंशी वजायी। उसकी मीठी ध्वित मुनकर में भी उसी ओर उठ धायी। राधारानी भी अपनी सली-सहेलियोंके साथ उसी म्यानपर आयों। अहा! उस साँवरेकी कैसी मुन्दर मन्द मुसकान थी! उसकी हँसीमें जातू था। सभी गोपिकाएँ अकी-सी, जकी-सी, भूली-सी, मटकी-सी, उसीको लक्ष्य करके दौड़ी आ रही थीं। सहसा वह साँवला अपनी सर्वश्रेष्ठ सखी श्रीराधिकाजीको साथ लेकर न जाने कियर चला गया। तब क्या हुआ कुछ पता नहीं। यहाँ मुझे कौन उठा लाया?' इतना कहकर प्रभु बड़े ही जोरोंसे हा कृष्ण! हा प्राणवछम! हा हुदयरमण! कहकर जोरोंसे स्वत्न करने लगे।

प्रभुकी इस अद्भुत दशाका समाचार मुनकर श्रीपरमानन्दजी पुरी और ब्रह्मानन्दजी भारती भी दौड़े आये। अब प्रभुकी एकदम बाह्य दशा हो गयी थी, अतः उन्होंने श्रद्धापूर्वक इन दोनों पूज्य संन्यानियोंको प्रणाम किया और संकोचके साथ कहने लगे—'आपने क्यों कष्ट किया!' व्यर्थ ही इतनी दूर आये।'

पुरी गोन्वामीने हँसकर कहा—'हम भी चले आये कि चलकर तुम्हारा नृत्य ही देखें।'

इतना सुनते ही प्रभु लिजत-से हो गये। भक्तवृन्द महाप्रभुको साथ लेकर उनके निवासस्थानपर आये

# श्रीकृष्णान्वेषण

पयोराशेस्तीरे स्फुरदुपवनाळीकळनया

 मुहुर्नृन्दारण्यसारणजनितप्रेमविवशः ।

 कचित् कृष्णावृत्तिप्रचळरसनो भक्तिरसिकः

 स चैतन्यः किं मे पुनरिष दृशोर्यास्यित पदम्॥

(स्त०मा० १ चैतन्याष्ट्रक ६)

महाप्रमु एक दिन समुद्रकी ओर स्नान करनेके निमित्त जा रहे थे। दूरसे ही समुद्रतटकी शोभाको देखकर वे मुग्ध हो गये। वे खड़े होकर

\* समुद्रतटके सुन्दर उपवनको देखकर प्रभुको बार-बार कृत्वावनकी निभृत निकुल याद आने लगी। उस अनुपम अरण्यके स्मरणमात्रसे ही प्रभु प्रेमिविवश हो गये। उन भक्तिरसिक श्रीगौराङ्गकी चञ्चल रसना निरन्तर 'कृष्ण-कृष्ण' इन नामोकी आवृत्ति करने लगी। ऐसे वे श्रीगौराङ्ग फिर कभी हमारे दृष्टिगोचर होंगे क्या?

चै० च० ख० ५--११--

उस अद्भुत छटाको निहारने छगे । अनन्त जलराशिसे पूर्ण सरितापति सागर अपने नीलरङ्गके जलसे अठलेलियाँ करता हुआ कुछ गम्भीर-सा शब्द कर रहा है। समुद्रके किनारेपर खजुर, ताड़, नारियल और अन्य विविध प्रकारके ऊँचे-ऊँचे वक्ष अपने लंबे-लंबे पछवरूपी हाथोंसे पियकोंको अपनी ओर बुळा से रहे हैं। वृक्षोंके अङ्गोका जोरोंसे आळिङ्गन किये हुए उनकी प्राणप्यारी लताएँ धीरे-धीरे अपने कोमल करोंको हिला-हिलाकर संकेतसे उन्हें कुछ समझा रही हैं। नीचे एक प्रकारकी नीली-नीली घास अपने हरे-पीले-लाल तथा भाँति-भाँतिके रंगवाले पुष्पांसे उस वन्यस्थलीकी शोभाको और भी अधिक बढाये हुए है। मानो श्रीकृष्णकी गोपियोंके साथ होनेवाली रासकीडाके निमित्त नीले रङ्गके विविध चित्रोंमे चित्रित कालीन बिछ रही हो । महाप्रभु उस मनमोहिनी दिव्य छटाको देग्वकर आत्मविस्मृत-से बन गये। वे अपनेको प्रत्यक्ष श्रीवन्दावनमें ही खड़ा हुआ समझने लगे। समद्रका नीला जल उन्हें यमनाजल ही दिखायी देने लगा। उस कीडास्थलीमें सिखयोंके साथ श्रीकृष्णको कीडा करते न देखकर उन्हें रासमें भगवान्के अन्तर्धान होनेकी लीला स्मरण हो उठी । बस, फिर क्या था, लगे वृक्षोंसे श्रीकृष्णका पता पूछने । वे अपनेको गोपी समझकर बक्षों के समीप जाकर बड़े ही करणस्वरमें उन्हें सम्बोधन करके पूछने लगे---

> हे कदम्ब ! हे निम्ब ! अंब ! क्यों रहे मीन गहि। हे बट ! उतँग सुरंग वीर कहु तुम इत उत छहि॥ हे असोक ! हरि-सोक छोकमनि पियहि बतावहु। अहो पनस ! सुभ सरस मरत-तिब अभिय पियावह॥

इतना कहकर फिर आप ही-आप कहने छगे —'अरी सिवयो!ये पुरुप जातिके दृक्ष तो उस साँवलेके संगी-साथी ही हैं। पुरुप जाति तो निर्दर्श होती है। ये परायी पीरको क्या जाने। चळो, लताओंसे पूछें। स्त्री-जाति होनेसे उनका चित्त दयामय और कोमल होता है, वे हमें अवस्य ही प्यारेका पता बतावेंगी। सिख! इन खताओंसे तो पूछो। देखें, ये क्या कहती हैं? यह कहकर आप खताओंको सम्बोधन करके उसी प्रकार अश्र-विमोचन करते हुए गद्गद कण्डसे करुणाके साथ पूछने लगे—

> हे मार्छति ! हे जाति ! जूथके ! सुनि हित दे चित । मान-इरन मन-हरन छाछ गिरिधरन रुखे इत ॥ हे केतकि ! इतर्ते कितहूँ चितये पिय रूसे । कै नँदनन्दन मन्द मुसुकि तुमरे मन मूसे॥

फिर स्वतः ही कहने लगी—'अरी सिखयों! ये तो कुछ भी उत्तर नहीं देतां। चलो, किसी औरसे ही पूछें।' यह कहकर आगे बढ़ने लगे। आगे फलोंके भारसे नवे हुए बहुतन्से दृक्ष दिलायी दिये। उन्हें देखकर कहने लगे—'सिखि! ये दृक्ष तो अन्य दृक्षोंकी भाँति निर्दयी नहीं जान पड़ते। देखों, सम्पत्तिशाली होकर भी कितने नम्र हैं। इन्होंने इधरसे जानेवाले प्यारेका अवश्य ही सत्कार किया हागा। क्योंकि जो सम्पत्ति पाकर भी नम्र होते हैं, उन्हें कैसा भी अतिथि क्यों न हो, प्राणोंसे भी अधिक प्रिय होता है। इनसे प्यारेका पता अवश्य लग जायेगा। हाँ, तो मैं ही पृछती हूँ।' यह कहकर वे वृक्षोंसे कहने लगे—

> हे मुक्ताफल ! बेल धरे मुक्ताफल माला। देखे नैन-विसाल मोहना नेंद्के लाला ॥ हे मन्दार ! उदार वीर करबीर ! महामति। देखे कहुँ बळबीर धीर, मन-हरन धीर-गति॥

फिर चन्दनकी ओर देखकर कहने लगे—'यह विना ही माँगे सबको शीतलता और सुगन्ध प्रदान करता है, यह हमारे ऊपर अवश्य दया करेगा', इसल्यें कहते हैं— हे चन्दन ! तुखदन्दन ! सबकी जरन जुड़ावहु। नँदनम्दन, जगबन्दन, चन्दन ! हमहिं बतावहु॥

फिर पुष्पोंसे फूळी हुई लताओंकी ओर देखकर मानो अपने सायकी सिखयोंसे कह रहे हैं—

> पूछो री इन छतनि फूछि रहिं फूछिन जोई। सुन्दर पियके परस बिना अस फूछ न होई॥

प्यारी सिखयो ! अवश्य ही प्यारेने अपनी प्रिय सखीको प्रसम्न करनेके निमित्त इनपरसे फूल तोड़े हैं, तभी तो ये इतनी प्रसन्न हैं। प्यारेके स्पर्श विना इतनी प्रसन्नता आ ही नहीं सकती। यह कहकर आप उनकी ओर हाथ उठा-उठाकर कहने लगे—

> हे चम्पक !हे कुसुम ! तुम्हें छिब सबसों न्यारी। नेंक बताय जु देहु जहाँ हरि कुंज-बिहारी॥

इतनेमें ही कुछ मृग उधरसे दौड़ते हुए आ निकले । उन्हें देख-देखकर जस्दी कहने लगे----

> हे सिख ! हे मृगवथू ! इन्हें किन पूछहु अनुसिर । उइडहे इनके नैन अबहिं कहुँ देखे हैं हरि ॥

इस प्रकार महाप्रभु गोपीभावमें अधीर से बने चारों ओर भटक रहे थं, उन्हें शरीरका होश नहीं था। ऑस्बोंसे दो अश्रुधाराएँ वह रही थीं। उसी समय आप पृथ्वीपर बैठ गये और पैरके अँगूठेके नखसे पृथ्वीको कुरेदने लगे। उसी समय आप फिर उसी तरह कहने लगे—

> हे अवनी ! नवनीत-चोर, चितचोर, इमारे । राखे कतहुँ दुराय बता देउ प्रान पियारे ॥

वहीं पासमें एक तुलसीका बृक्ष खड़ा था; उसे देखकर बड़े ही आह्वादके साथ उसका आलिङ्गन करते हुए कहने लगे— हे तुरुसी ! करुयानि ! सदा गोविँद-पद-प्यारी।

क्यों न कही तुम नन्द-सुवन सों बिथा हमारी॥

इतना कहकर आप जोरोंसे समुद्रकी ओर दौड़ने छगे और समुद्रके

जलको यसुना समझकर कहने छगे—

हे जमुना ! सब जानि बूझि तुम हठिहें गहत हो। जो जल जग उद्धार ताहि तुम प्रकट बहत हो॥

योड़ी देरमें उन्हें माल्रम हुआ कि करोड़ों कामदेवोंके सौन्दर्यको फीका बनानेवाल श्रीकृष्ण कदम्बके नीचे खड़े मुरली बजा रहे हैं । उन्हें देखते ही प्रमु उनकी ओर जल्दीसे दौड़े । बीचमें ही मूर्छा आनेसे बेहोश होकर गिर पड़े । उसी समय राय रामानन्द, स्वरूप गोस्तामी, शंकर, गदाधर पण्डित और जगदानन्द आदि वहाँ आ पहुँचे । प्रमु अब अर्धश्राह्य दशामें थे । वे आंखें फाइ-फाइकर चारों ओर कृष्णकी खोज कर रहे थे और स्वरूप गोस्तामीके गलेको पकड़कर रोते-रांते कह रहे थे— अभी तां थे, अभी हसो क्षण तो मैंने उनके दर्शन किये थे । इतनी ही देरमे वे मुझे टगकर कहाँ चले गये । में अब प्राण धारण न करूँगी । प्यारेके विरहमें मर जाऊँगी । हाय ! दुर्भाग्य मेरा पीछा नहीं छोड़ता । पाये हुएको भी में गँवा बेटी ।' राय रामानन्दजी माँति-माँतिकी कथाएँ कहने लगे । स्वरूप गोस्तामीसे प्रमुने कोई पद गानेके लिये कहा । स्वरूप गोस्तामी अपनी उसी पुरानी सुरीली तानसे गीतगोविन्दके इस पदको गाने लगे—

ङक्षितकवङ्गलतापरिशीकनकोमलमलयसमीरे । मथुकरनिकरकरम्बितकोकिककृतितकुञ्जकुरीरे ॥ बिहरति हरिरिह सरसवसन्ते । नृत्यति युवतिजनेन समं सन्धि विरहिजनस्य दुरम्ते ॥ १ ॥

### उन्मद्मद्दनमनोरथपथिकवधृजनजनितविष्ठापे । अलिकुलसङ्कलकुसुमसमृद्दनिराकुलवकुलकछापे॥२॥

इस पदको मुनते ही प्रभुके सभी अङ्ग-प्रत्यङ्ग फड़कने छगे। वे सिर हिलाते हुए कहने लगे—'अहा, विहरति हरिरिह सरसवसन्ते !' ठीक है, स्वरूप! आगे मुनाओ। मेरे कणोंमें इस अमृतको चुआ दो। तुम चुप क्यों हो गये ? इस अनुपम रससे मेरे हृदयको भर दो, कानोंमें होकर बहने छगे। और कहो, और कहो। आगे मुनाओ, फिर क्या हुआ। स्वरूप पदको आगे गाने छगे—

मृगमदसौरभरभसवदांवदनवद्रक्रमाछतमाछे । युवजनहृदयविदारणमनसिजनखरुचिकिंद्यकजाले॥३॥ मदनमद्दीपतिकनकदण्डरुचिकेसरकुसुमविकासे । मिलितशिलीमुखपाटलपटलकृतस्मरतुणविलासे ॥४॥

महाप्रभुने कहा—'अहा धन्य है, रको मत, आगे बढ़ो। हाँ 'स्मरतृणविलासे' ठीक है, फिर ?' स्वरूप गोस्वामी गाने लगे—

> विगाळितळजितजगदवळोकनतरुणवरुणकृतहासे । विरिद्दिनिकृन्तनकुन्तमुखाकृतिकेतिकदन्तुरिताशे॥५॥ माधविकापरिमळळळिते नवमाळतिजातिसुगन्धौ । मुनिमनसामपि मोहनकारिणितरुणाकारणबन्धौ॥६॥

महाप्रमु कहने लगे—'धन्य धन्य, 'अकारणवन्धौ' सचमुच वसन्त युवक-युवितयोंका अकृत्रिम सखा है। आगे कहो, आगे'—स्वरूप उसी स्वरमें मस्त होकर गाने लगे—

> स्फुरदतिमुक्त्व्यतापरिरम्भणमुकुछितपुछिकतचृते । वृन्दावनविपिने परिसरपरिगतयमुनाजलपूते ॥७॥

#### <u>।।कृष्णान्वेषण</u>

### श्रीजयदेवभणितमिद्मुद्यतिहरिचरणस्मृतिसारम्। सरसवसन्तसमयवनवर्णनमनुगतमदनविकारम्॥८॥

महाप्रभु इस पदको सुनते ही वृत्य करने छगे। उन्हें फिर आत्म-विस्मृति हो गयी। वे वार-वार स्वरूप गोस्वामीका हाथ पकड्कर उनसे पुनः-पुनः पद-पाठ करनेका आग्रह कर रहे थे। प्रभुकी ऐसी उन्मक्तावस्था-को देखकर सभी विस्मृत-से वन गये। स्वरूप गोस्वामी प्रभुकी ऐसी दशा देखकर पद गाना नहीं चाहते थे, प्रभु उनसे वार-वार आग्रह कर रहे थे। जैसे-तैसे रामानन्दजीने उन्हें विठाया, उनके ऊपर जल छिड्का और वे अपने वस्त्रसे वायु करने लगे। प्रभुको कुछ-कुछ चेत हुआ। तब राय महाशय सभी भक्तोंके साथ प्रभुको समुद्रतटपर ले गये। वहाँ जाकर सबने प्रभुको स्नान कराया। स्नान कराके सभी भक्त प्रभुको उनके निवासस्थानपर ले गये। अब प्रभुको कुछ-कुछ बाह्य ज्ञान हुआ। तब सभी भक्त अगने-अपने घरोंको चले गये।



## उन्मादावस्थाकी अदुभुत आकृति

अनुद्धाट्य द्वारत्रयमुरु च भित्तित्रयमहो विळङ्कयोच्येः काळिङ्किसुरभिमध्ये निपतितः। तन्यत्संकोचात् कमठ इव कृष्णोरुविरहा-द्विराजन् गौराङ्गो हृदय उदयन्मां मदयति॥&

(चैत० स्त० कल्पवृक्ष)

महाप्रभुक्ती दिव्योन्मादावस्था वड़ी ही अद्भुत थी । उन्हें शरीरका ही जब होश नहीं था, तब शरीरको स्वस्थ रखनेकी परवा तो रह ही कैसे सकती है ? अपनेको शरीरसे एकदम पृथक् समझकर सभी चेष्टाएँ किया करते थे । उनको हृदयका हिला देनेवाला अपूर्व वातोंको सुनकर ही हम शरीराध्यासियोंके तो रोंगटे खड़े हो जाते हैं । क्या एक शरीरधारी प्राणी इस प्रकार शरीरकी सुधि मुलकर ऐसे भयङ्कर व्यापार कर सकता है, जिसके अवणसे ही भय माल्यम पड़ता हो, किन्तु चैतन्यदेवने तो ये सभी चेष्टाएँ को थीं और श्रीरचुनाथदास गोस्वामीने प्रत्यक्ष अपनी आँखोंसे उनहें देखा था । इतनेपर भी कोई अविश्वास करे तो करता रहे । महाप्रभुकी गम्भीराकी दशा वर्णन करते हुए किवराज गोस्वामी कहते हैं.—

गम्भीरा-भितरे रात्रे नाहि निद्रा-छव,

भित्ते मुख-शिर घषे क्षत इय सब । तीन द्वारे कपाट प्रभु यायेन बाहिरे, कभू सिंहद्वारे पढ़े, कभू सिन्धु नीरे॥

अप्रियुनाथ गोस्तामी कहते हैं—'बंद हुए तीनों द्वारोंको बिना खोले हा और तीनों परकोटाओंकी भित्तिको लॉधकर जो कृष्णविरहमें पागल हुइ शरारको संकोचके कारण उन्मादावस्थामें कल्लुपकी तरह बनाथे हुए कलिक्क'देशीब गौओंके बीचमें जा पड़े थे, वे ही गौराङ्ग मेरे हृदबमें उदित होकर मुझे मदमच बना रहे हैं।' अर्थात् 'गम्भीरा मन्दिरके भीतर महामभु एक क्षणके लिये भी नहीं सोते थे। कभी मुख और सिरको दीवारोंसे रगड़ने लगते। इस कारण रक्तकी धारा बहने लगती और सम्पूर्ण मुख क्षत-विक्षत हो जाता। कभी द्वारोंके बंद रहनेपर भी बाहर आ जाते, कभी सिंहद्वारपर जाकर पड़ रहते तो कभी समुद्रके जलमें ही कृद पड़ते। 'कैश दिलको दहला देनेवाला द्वदयविदारक वर्णन है।

कभी कभी बड़े ही करुणस्वरमें जोरोंसे रदन करने लगते, उस करुणाकन्दनको सुनकर पत्थर भी पसीजने लगते और दूझ भी रोते हुए से दिखायी पड़ते। वे बड़े ही करुणापूर्ण शब्दोंमें रोते रोते कहते—

> कहाँ मोर प्राणनाथ मुरखीवदन काहाँ करों काहाँ पाओं ब्रजेन्द्रनन्दन। काहारे किट्टिंग, केवा जाने मोर दुःख, ब्रजेन्द्रनन्दन बिना फाटे मोर बुक॥

'हाय! मेरे प्राणनाय कहाँ हैं? जिनके मुखपर मनोहर मुरली विराजमान है ऐसे मेरे मनमोहन मुरलीधर कहाँ हैं? अरी, में क्या करूँ? कहाँ जाऊँ? मैं अपने प्यारे ब्रजेन्द्रनन्दनको कहाँ पा सकूँगा! मैं अपनी विरह वेदनाको किससे कहूँ? कहूँ भी तो मेरे दुःखको जानेगा ही कौन? परायी पीरको समझनेकी सामध्यं ही किसमें है? उन प्यारे ब्रजेन्द्रनन्दन प्राणधनके विना मेरा हृदय फटा जा रहा है।' इस प्रकार वे सदा तङ्फते से रहते। मछली जैसे कीचड़ में छटपटाती है, सिर कटनेपर करोका सिर जिस प्रकार थोड़ी देरतक इधर-उधर छटपटाता-सा रहता है उसी प्रकार वे दिन-रात छटपटाते रहते। रात्रिमें उनको विरह वेदना और मी अधिक बद् जाती। उसी वेदनामें वे स्थानको छोड़कर इधर-उधर माग जाते और जहाँ मी बेहोश होकर गिर पड़ते नहीं पड़े रहते। एक दिनकी एक अद्युत घटना सुनिये—

नियमानुसार स्वरूप गोस्वामी और राय रामानन्दजी प्रभुको ऋष्ण-कथा और विरहके पद सुनाते रहे। सुनाते-सुनाते अर्थरात्रि हो गयी। राय महादाय अपने घर चले गये, स्वरूप गोस्वामी अपनी कुटियामें पड़ रहे।

यह तो हम पहले ही बता चुके हैं कि गोविन्दका महाप्रभुके प्रित वात्तस्य-भाव था। उसे प्रभुकी ऐसी दयनीय दशा असह्य थी। जिस प्रकार इद्धा माता अपने एकमात्र पुत्रको पागल देखकर सदा उसके शोकमें उद्धिम-सी रहती है, उसी प्रकार गोविन्द सदा उद्धिम बना रहता। प्रभु कृष्णविरहमें दुखी रहते और गोविन्द प्रभुकी विरहा-वस्थाके कारण सदा खिन्न-सा बना रहता। वह प्रभुको छोड़कर पलभर भी इधर-उधर नहीं जाता। प्रभुको भीतर सुलाकर आप गम्भीराके दरवाजेपर सोता। इमारे पाठकोंमेंसे बहुतोंको अनुभव होगा कि किसी यन्त्रका इक्षित सदा धक्-थक् शब्द करता रहता है। सदा उसके पास रहनेवाले लोगोंके कानमें वह शब्द करता रहता है। सदा उसके पास रहनेवाले लोगोंके कानमें वह शब्द भर जाता है। किर सोते-जागतेमें वह शब्द बापा नहीं पहुँचाता, उसकी ओर ध्यान ही नहीं जाता, उसके इतने भारी कोलाहलमें भी नींद आ जाती है। रात्रिमें सहसा वह बंद हो जाय ता क्षट उसी समय नींद खुल जाती है और अपने चारों ओर देखकर उस शब्दके बंद होनेकी जिज्ञासा करने लगते हैं। गोविन्दका भी यही हाल था। महाप्रभु रात्रिभर जोरोंसे करणांकेसाथ पुकारते रहते—

श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! मुरारे !

हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

ये शब्द गोविन्दके कानोंमें भर गये थे, इसिटिये जब भी ये बंद हो जाते तभी उसकी नींद खुल जाती और वह प्रभुकी खोज करने लगता। खरूप गोखामी और राय महाशयके चले जानेपर प्रभु जोरोंसे रोते-रोते श्रीकृष्णके नामोंका कीर्तन करते रहे। गोविन्द द्वारपर ही सो रहा था। रात्रिमें सहसा उसकी आँखें अपने-आप ही खुल गर्यी।

गोविन्द शंकित तो सदा बना ही रहता था, वह जल्दीसे उठकर नैठा हो गया। उसे प्रभुकी आवाज नहीं सुनायी दी । घवडाया-सा काँपता हुआ वह गम्भीराके भीतर गया। जल्दीसे चकमक जलाकर उसने दीपकको जलाया । वहाँ उसने जो कुछ देखा, उसे देखकर वह सन्न रह गया । महा-प्रभुका विस्तरा ज्यों का त्यों ही पड़ा है, महाप्रभ वहाँ नहीं हैं। गोविन्दको मानो ठाखों विच्छुओंने एक साथ काट लिया हो । उसने जोरोंसे स्वरूप गोस्वामीको आवाज दी । गुसाई-गुसाई ! प्रलय हो गयी, हाय, मेरा भाग्य फूट गया। गुसाई ! जल्दी दौड़ो । महाप्रभुका कुछ पता नहीं ।? गोविन्दके करुणाक्रन्दनको सनकर खरूप गोस्वामी जल्दीसे उतरकर नीचे आये । दोनोंके हाथ काँप रहे थे । काँपते हए हाथोंसे उन्होंने उस विशाल भवनके कोने-कोनेमें प्रभुको हुँढा। प्रभुका कुछ पता नहीं। उस किलेके समान भवनके तीन परकोटा थे, उनके तीनों दरवाजे ज्यों-के-त्यों ही बंद थे। अब भक्तोंको आश्चर्य इस बातका हुआ कि प्रभु गये किथरसे। आकाशमेंसे उडकर तो कहीं चले नहीं गये। सम्भव है यहीं कहीं पड़े हों। घबडाया हुआ आदमी पागळ ही हो जाता है। बावला गोविन्द सुईकी तरह जमीनमें हाथसे टटोल-टटोलकर प्रभुकां हुँद्रने लगा। स्वरूप गोस्वामीने कुछ प्रेमकी मर्त्सनाके साथ कहा---(गोविन्द! क्या तू भी पागल हो गया ? अरे! महाप्रस् कोई सुई तो हो ही नहीं गये जो इस तरह हाथसे टटोल रहा है, जर्दिसे मशाल जला। समुद्रतटपर चर्ले, सम्भव है वहीं पड़े होंगे। इस विचारको छोड़ दे कि किवाड़ें बंद होनेपर वे बाहर कैसे गये। कैसे भी गये हो। बाहर ही होंगे ।' कॉपते-कॉपते गोविन्दने जल्दीसे मशालमें तैल डाला, उसे दीपकसे जलाकर वह स्वरूप गोस्वामीके साथ जाने-को तैयार हुआ । जगदानन्द, वक्रेश्वर पण्डित, रघुनायदास आदि सभी भक्त मिलकर प्रभुको खोजने चले। सबसे पहले मन्दिरमें ही भक्त खोजते थे।

इसलिये सिंहदारकी ही ओर सब चले । वहाँ उन्होंने बहुत-सी मोटी-मोटी तेलङ्की गौओंको खड़े देखा । पगला गोविन्द जोरोंसे चिल्ला उटा—पहीं होंगे ।' किसीने उसकी वातपर ध्यान नहीं दिया । मला गौओंके बीचमें प्रमु कहाँ, सब आगे बढ़ने लगे । किन्तु विक्षिप्त गोविन्द गौओंके बीचमें प्रमु कहाँ, सब आगे बढ़ने लगे । किन्तु विक्षिप्त गोविन्द गौओंके भीतर घुएकर देखने लगा । वहाँ उसने जो कुछ देखा उसे देखकर वह डर गया । जोरोंसे चिल्ला उटा—प्मुसाई ! यहाँ आओ देखों, यह क्या पड़ा है ?' सभी उसी ओर दौड़े । कोई भी न जान सका यह गौओंके बीचमें कौन-सा जानवर पड़ा है, गौएँ उसे बड़े ही स्नेहसे चाट रही हैं । गोविन्द मशालको उसके समीप ले गया और जोरोंसे चिल्ला उटा—प्महाप्रमु हैं ।' भक्तोने भी ध्यानसे देखा । सचमुच महाप्रमु ही हैं । उस समय उनकी आकृति कैसी बन गयी थी उसे कविराज गोस्वामीके शब्दोंमें सुनिये—

पेटेर भितर इस-पाद कूमेंर आकार।
मुखे फेन, पुछकाक नेधे अक्षुधार॥
अचेतन पिंद्या छेन येन कूष्माण्डफल।
बाहिरे जिल्ला अन्तरे आनन्दविद्धल॥
गाभि सब चौदिके गुँके प्रभुर श्रीअकः।
दूर कैंके नाहि छाड़े प्रभुर अक्र-सकः॥

अर्थात् 'महाप्रमुके हाथ-पैर पेटके भीतर धँसे हुए थे। उनकी आफ़ति कछुएकी-सी बन गयी थी। मुखसे निरन्तर फेन निकल रहा था, सम्पूर्ण अङ्गके रोम खढ़े हुए थे। दोनों नेत्रोंसे अश्रुधारा बह रही थी। वे कृष्माण्ड फलकी माँति अचेतन पढ़े हुए थे। वाहरसे तो जड़ता प्रतीत होती थी, किन्तु भीतर-ही-भीतर वे आनन्दमें विह्वल हो रहे थे। गीएँ चारों ओर खड़ी होकर प्रभुक्ते श्रीअङ्गको सूँघ रही थीं। उन्हें बार-

बार हटाते थे, किन्तु वे प्रभुके अङ्गके सङ्गको छोड़ना ही नहीं चाहती थीं। फिर वहीं आ जाती थीं।

अस्त, भक्तोंने मिलकर संकीर्तन किया । कार्नोमें जोरोंसे हरिनाम सनायाः जल लिडकाः वायु की तथा और भी भाँति-भाँतिके उपाय कियेः किन्तु प्रभुको चेतना नहीं हुई । तत्र विवश होकर भक्तवृन्द उन्हें उसी दशामें उठाकर निवासस्थानकी ओर हे चहे। वहाँ पहँचनेपर प्रभुको कुछ-कुछ होश होने लगा। उनके हाथ-पैर धीरे-धीरे पेटमेंसे निकलकर सीधे होने लगे । शरीरमें कुछ-कुछ रक्तका सञ्चार-सा होता हुआ प्रतीत होने लगा। योडी ही देरमें अर्धबाह्य दशामें आकर इधर उधर देखते हुए जोरोंके साथ कन्दन करते हुए कहने लगे—'हाय, हाय ! मुझे यहाँ कौन ले आया ? मेरा वह मनमोहन स्थाम कहाँ चला गया ? में उमकी मुरुशिकी मनोहर तानको सनकर ही गोपियोंके साथ उधर चर्ला गयी । स्यामने अपने सङ्केतके समय वही मनोहारिणी सरली बजायी। उस भरली-रवमें ऐसा आकर्षण था कि सखियोंकी पाँचों इन्द्रियाँ उसी आंर आकर्षित हो गयीं । ठकुरानी राधारानी भी गोपियोंको साथ लेकर सङ्केतके शब्दको मुनकर उसी ओर चल पड़ीं । अहा ! उस कुञ्ज-काननमें वह कदम्ब विटपके निकट लिलत त्रिभङ्गीगतिसे खडा बाँसरीमें मर भर रहा था। वह भाग्यवती मरली उसके अधरामृतपानसे उन्मत्त-सी होकर शब्द कर रही थी। उस शब्दमें कितनी करणा थी, कैसी मधरिमा थी, कितना आकर्षण था, कितनी मादकता, मोहकता, प्रवीणता, परताः प्रगत्भता और परवशता थी । उसी शब्दमें बावली बनी मैं उसी ओर निहारने लगी। वह छिछोरा मेरी ओर देखकर हँस रहा था। फिर चोककर कहने लगे--- 'स्वरूप! मैं कहाँ हूँ ? मैं कौन हूँ ? मझे यहाँ क्यों है आये ? अभी-अभी तो मैं बन्दावनमें था। यहाँ कहाँ ११

प्रभुकी ऐसी द्वा देखकर खरूप गोखामी श्रीमद्भागवतके उसी प्रसङ्क के श्रोकोंको बोलने लगे । उनके श्रवणमात्रसे ही प्रभुकी उन्मादा-वस्था फिर ज्यों-की-त्यों हो गयी । वे बार-बार खरूप गोखामीसे कहते— 'हाँ सुनाओ, टीक है, वाह-बाह, सचमुच, हाँ यही तो है, इसीका नाम तो अनुराग है।' ऐसा कहते-कहते वे खर्य ही श्लोककी व्याख्या करने लगते। फिर स्वयं भी बड़े कड़णस्वरमें श्लोक बोलने लगते—

> प्रेमच्छेदरुजोऽवगच्छति हरिनीयं न च प्रेम वा स्थानास्थानमवैति नापि मदनो जानाति नो दुर्बेछाः। अन्यो वेद न चान्यदुःखमिखलं नो जीवनं वाश्रवं द्वित्रीण्येव दिनानि योवनिमदंहाहाविधेः का गतिः॥

इस श्लांककी फिर आप ही व्याख्या करते करते कहने लगे— 'हाय ! दुःख भी कितना असब्ब है, यह प्रेम भी कैसा निर्दयी है। मदन हमारे ऊपर दया नहीं करता । कितनी बेकली है, केसी विवशता है, कोई मनकी बातको क्या जाने । अपने दुःखका आप ही अनुभव हो सकता है। अपने पास तो कोई प्यारेको रिझानेकी चस्तु नहीं। मान लें

<sup>\*</sup> ये श्रीकृष्ण न तो हमारे प्रेमको हां जानते हैं और न उसके विच्छेट-से होनेवाली पीड़ाका ही अनुभव करते हूं। इधर, यह कामदेव स्थानास्थानका विचार नहीं करता, इसे हमारी दुर्बल्ताका ज्ञान नहीं है [हमपर प्रहार करता ही जा रहा है ]। किसीसे कहें भी तो क्या कहे, कोई परायी पीरका अनुभव भी तो नहीं करता। इमारे जीवन और कष्टकी और भी तो ध्यान नहीं देता। यह यौवन भी अधिक टिकाऊ नहीं है; दो-तीन दिनमें इसका भी अन्त है। हाय! विधाताकी कैसी वाम गति है!

वह हमारे नवयौवनके सौन्दयंसे मुग्ध होकर हमें प्यार करने लगेगा, सो यह यौवन भी तो स्थायी नहीं। जलके बुद्युदोंके समान यह भी तो क्षणमङ्कर है। दो-चार दिनोंमें फिर अँधेरा ही-अँधेरा है। हा! विधाताकी गित कैसी वाम है! यह इतना अपार दुःख हम अवलाओंके ही भाग्यमें क्यों लिख दिया? हम एक तो वैसे ही अवला कही जाती हैं, रहेसहें बलको यह विरहक्कर खा गयां। अब दुर्बलातिदुर्बल होकर हम किस प्रकार इस असहा दुःखको सहन कर सकें। दस प्रकार प्रमु अनेक इलोकोंकी व्याख्या करने लगे। विरहके वेगके कारण आप-से-आप ही उनके मुखसे विरहसम्बन्धी ही श्लोक निकल रहे थे और स्वयं उनकी व्याख्या भी करते जाते थे। इस प्रकार व्याख्या करते-करते जोरोंसे रुदन करते-करते फिर उसी प्रकार श्रीकृष्णके विरहमें उन्मत्त-से होकर करण-कण्डसे प्रार्थना करने लगे—

द्वा हा कृत्ण प्राणधन, हा द्वा पद्मलोचन।
हा द्वा दिव्य सद्गुण-सागर!
हा हा स्यामसुन्दर, हा हा पीतास्बर-धर।
हा द्वा रासविलास-नागर!
काहों गेले तोमा पाई, तुमि कह, ताहाँ याई।
एत कहि चलिका धाय्या!

हे कृष्ण ! हा प्राणधन ! हा पद्मलोचन ! ओ दिश्य सद्गुणोंके सागर ! ओ स्यामसुन्दर ! प्यारे, पीताम्बर धर ! ओ रासविलास-नागर ! कहाँ जानेसे सुरहें पा सकूँगा ? तुम कहो वहीं जा सकता हूँ । इतना कहते-कहते प्रभु फिर उठकर बाहरकी ओर दौड़ने लगे । तब स्वरूप गोस्वामीने उन्हें पकड़कर विठाया । फिर आप अचेतन हो गये । होशमें आनेपर स्वरूप गोस्वामीसे कुछ गानेको कहा । स्वरूप गोस्वामी अपनी उसी सुरीली तानसे गीतगोविन्दके सन्दर-सन्दर पद गाने लगे ।

### लोकातीत दिव्योन्माद

स्वकीयस्य प्राणार्बुदसदशगोष्टस्य विरहात् प्रकापानुन्मादात् सततमतिकुर्वेन् विकल्ज्यीः । द्रथद्भित्तौ शश्वद्वदनविधुघर्षेण रूधिरं क्षतोत्थं गौराङ्गो हृदय उदयनमां मदयति ॥\*

(चैत० म्त० कल्पवृक्ष )

महाप्रभुकी दिव्योन्मादकी अवस्थाका वर्णन करना कठिन तो है ही, साथ ही वड़ा ही हृदयविदारक है। हम वज्र-जैसे हृदय रखने-वालोंकी वात छोड़ दीजिये, किन्तु जो सहृदय हैं, भावुक हैं, सरस हैं, परपीड़ानुभवी हैं, मधुर रितके उपासक हैं, कोमल हृदयके हैं, जिनका हृदय परपीड़ाश्रवणसे ही भर आता है, जिनका अन्तः-करण अन्यन्त लुजलुजा—-शीघ ही द्रवित हो जानेवाला है, वे तो इन प्रकरणोंको पद भी नहीं सकते । सचमुच इन अपठनीय अध्यायोंका लिखना हमारे ही भाग्यमें बदा था। क्या करें, विवश हैं हमारे हाथमें वल्यूर्वक यह लीहकी लेखनी दे दी गयी है। इतना प्रन्थ लिखनेपर भी यह डाकिनी अभी ज्याँ-की-त्यां ही बनी है, विवती भी नहीं। न जाने किस यन्त्रालयमें यह खास तौरसे हमारे ही लिये बनायी गयी थी। हाय! जिसके

\* जो अपने असंख्य प्राणंके समान प्रिय है, उस व्रजके विरहसे विकल हो उन्मादवश जो निरन्तर अधिक प्रलाप कर रहे हैं तथा जो अपने चन्द्रमाके समान मृन्दर श्रीमुखको दीवारमें शिसनेके कारण वहे हुए रक्तसे रिजत कर रहे हैं, ऐसे श्रीगीराङ्गदेव हमारे हृदयमे उदित होकर हमे मदमक्त वना रहे हैं।

मुखकमलके वर्णनमें इस लेखनीने स्थान-स्थानपर अपना कलाकौशल दिखाया है, आज उसी मुखकमलके संघर्षणकी करण-कहानी इसे लिखनी पड़ेगी। जिस श्रीमुखकी शोभाको स्मरण करके लेखनी अपने लौहपनेको भूल जाती थी, वही अब अपने काले मुँहसे उस रक्तसे रिक्षत मुखका वर्णन करेगी। इस लेखनीका मुख ही काला नहीं है। किन्तु इसके पेटमें भी काली स्याही भर रही है और स्वयं भी काली ही है। इसे मोह कहाँ, ममता कैसी, रुकना तो सीखी ही नहीं। लेखनी! तेरे इस कूर कर्मको बार-बार धिकार है।

महाप्रमुकी विरह-वेदना अब अधिकाधिक बढ़ती ही जाती थी। सदा राधामावमें स्थित होकर आप प्रलाप करते रहते थे। कृष्णको कहाँ पाऊँ, स्याम कहाँ मिलेंगे, यही उनकी टेक थी। यही उनका अहर्निशका व्यापार था। एक दिन राधामावमें ही आपको श्रीकृष्णके मथुरागमनकी स्फूर्ति हो आयी, आप उसी समय बड़े ही करणस्वरमें राधाजीके समान इस इलोकको रोते-रोते गाने लगे-—

क नन्दकुलचन्द्रमाः क शिखिचन्द्रिकाळङ्कृतः

क मन्दमुरलीरवः क नु सुरेन्द्रनीलघृतिः।

क रासरसताण्डवी क सिख जीवरश्लीपधि-

निधिमम सुहत्तमः क बत इन्त हा धिन्विधिम् ॥ क्ष

प्यारी सिख ! वह नन्दकुलका प्रकाशक चन्द्र कहाँ है ? प्यारी ! वह मयुरकी पुच्छोंका मुकुट पहननेवाला बनमाली कहाँ चला गया ? अहा ! वह मुरलीकी मन्द-मन्द्र मनीहर ध्विन सुनानेवाला अब कहाँ गया ? वह इन्द्रनील मणिके समान कमनीय कान्तिमान् प्यारा कहाँ है ? रासमण्डलमें थिरक-थिरककर नृत्य करनेवाला वह नटराज कहां चला गया ? सिख ! हमारे जीवनकी एकमात्र अमीय औषधिस्वरूप वह छिल्या कहाँ है ? हमारे प्राणीसे भी प्यारा वह सुद्धूद्ध किस देशमें चला गया ? हमारी अमृद्य निधिको कौन लूट ले गया ? हा विधाता ! तुझे बार-बार धिकार है ।

चैं च व ख ५--१२--

### १७८ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ५

इस प्रकार विधाताको बार-वार धिकार देते हुए प्रभु उसी भावा-वेशमें श्रीमद्भागवतके श्लोकोंको पढ़ने लगे। इस प्रकार आधीराततक आप अश्रु बहाते हुए गोपियोंके विरहसम्बन्धी श्लोकोंकी ही व्याख्या करते रहे।

अर्थरात्रि बीत जानेपर नियमानुसार स्वरूप गोस्वामीने प्रमुको गम्भीराके भीतर सुलाया और राय रामानन्द अपने धरको चले गये। महाप्रभु उसी प्रकार जोरोंसे चिल्ला-चिल्लाकर नामसंकीर्तन करते रहे। आज प्रभुकी वेदना पराकाष्ठाको पहुँच गयी। उनके प्राण छटपटाने लगे। अङ्ग किसी प्यारेके आलिङ्गनके लिये छटपटाने लगे। सुख किसीके मुखको अपने ऊपर देखनेके लिये छटपटाने लगे। सुख किसीके मुखको अपने ऊपर देखनेके लिये हिलने लगा। ओछ किसीके मधुमय, प्रेममय शीतलतापूर्ण अधरोंके स्पर्शके लिये खतः ही कँपने लगे। प्रमु अपने आवेशको रोकनेमें एकदम असमर्थ हो गये। वे जोरोंसे अपने अति कोमल सुन्दर श्रीमुखको दीवारमें घिसने लगे। दीवारकी रगाइके कारण उसमेंसे रक्त वह चला। प्रमुका गला रुँधा हुआ या, स्वास कछसे वाहर निकलता था। कण्ट पर-घर शब्द कर रहा था। रक्तकं बहनेसे वह स्थान रक्तवर्णका हो गया। वे लंबी-लंबी सॉस लेकर गों-गो ऐसा शब्द कर रहे थं। उस दिन स्वरूप गोस्वामीको भी रात्रिभर नीद नई। आयी। उन्होंने प्रमुका दवा हुआ पाँगों? शब्द सुना। अब इस बातको कविराज गोस्वामीके शब्दोंमें सुनिये—

विरहे व्याकुल प्रभुर उद्देग उठिला।
गम्भीरा-भितरे मुख घिँपैते लागिला॥
मुखे, गण्डे, नाके, क्षत हह्ल अपार।
भावावेशे ना जानेन प्रभु पहेरक्तधार॥

### सर्वरात्रि करेन भावे मुखसंघर्षण। गों-गों शब्द करेन, स्वरूप सुनिछ तखन ॥%

गॉ-गों शब्द सुनकर स्वरूप गोस्वामी उसी क्षण उठकर प्रमुके पास आये । उन्होंने दीपक जलाकर जो देखा उसे देखकर वे आश्चर्यचिकत हो गये । महाप्रभु अपने मुखको दीवारमें धिस रहे हैं । दीवार लाल हो गयी है, नीचे रुधिर पड़ा है । गेरुए रंगके वस्त्र रक्तमें सरावोर हो रहे हैं । प्रमुकी दोनों आँखें चढ़ी हुई हैं । वे बार-बार जोरोंसे मुखको उसी प्रकार रगड़ रहे हैं । नाक खिल गयी है । उनकी दशा विचित्र थी—

### रोमकूपे रक्तोद्गम दंत सब हाले। क्षणे अंग क्षीण हय क्षणे अंग फूले॥

जिस प्रकार सेही नामके जानवरके शरीरपर लंबे-लंबे काँटे होते हैं और कोधमें वे एकदम खड़े हो जाते हैं, उसी प्रकार प्रभुके अङ्गके सम्पूर्ण रोम सीधे खड़े हुए थे, उनमेंसे रक्तकी धारा बह रही थी। दाँत हिल रहे थे और कड़-कड़ शब्द कर रहे थे। अङ्ग कभी तो फूल जाता या और कभी धीण हो जाता या। स्वरूप गोस्वामीने इन्हें पकड़कर उस कमेंसे रोका। तब प्रभुको कुछ बाह्य शान हुआ। स्वरूप गोस्वामीने दुःखित चित्तसे पूछा—प्रमो! यह आप क्या कर रहे हैं ? मुँहको क्यों धिस रहे हैं ?

<sup>\*</sup> महाप्रभु जब विरहमें अत्यन्त ही व्याकुल हुए तो उन्हें उद्देग उठा । गम्भीराके भीतर अपने मुखको विसने लगे । मुख, कपोल, नाक— ये सभी धायल हो गये, भावावेशमें प्रभुको जान नहीं पढ़ा । मुखसे रक्तकी धारा बह रही थी, सम्पूर्ण रात्रि भावमें विभोर होकर मुखको विसते रहे । गों-गों शस्ट करते थे । स्वरूप गोस्वामीने उनका गों-गों शस्ट सुना ।

महाप्रभु उनके प्रश्नको सुनकर खस्य हुए और कहने लगे— 'खरूप! मैं तो एकदम पागल हो गया हूँ। न जाने क्यों रात्रि मेरे लिये अल्पन्त ही दु:खदायी हो जाती है। मेरी वेदना रात्रिमें अल्पधिक बढ़ जाती है। मैं विकल होकर बाहर निकलना चाहता था। अँधेरेमे दरवाजा ही नहीं मिला। इसीलिये दीवारमें दरवाजा करनेके निर्मित्त मुँह घिसने लगा। यह रक्त निकला या घाव हो गया, इसका मुझे कुल भी पता नहीं।

इस बातसे म्वरूपदामोदरको बड़ी चिन्ता हुई । उन्होंने अपनी चिन्ता भक्तोंपर प्रकट की, उनमेंसे शङ्करजीने कहा—प्यदि प्रभुको आपित न हो, तो में उनके चरणोंको हृदयपर रखकर सदा शयन किया करूँगा, इससे वे कभी ऐसा काम करेंगे भी तो में रोक दूँगा। उन्होंने प्रभुसे पार्थना की, प्रभुने कोई आपित नहीं की । इसिल्ये उस दिनसे शङ्करजी सदा प्रभुके पादपद्मोंको अपने वक्षःखलपर धारण करके सोया करते थे । प्रभु इधर-से-उधर करवट भी लेते, तभी उनकी ऑखें खुल जातीं और वे सचेष्ट हो जाते । वे रात्रि-रात्रिभर जागकर प्रभुके चरणोंको दबाते रहते थे । इस भयसे प्रभु अब बाहर नहीं भाग सकते थे । उसी दिनसे शङ्करजीका नाम पड़ गया प्रभुपादोपाधान' । सचमुच वे प्रभुके पैरोंके तिकया ही थे । उन तिकया लगानेवाले महाराजके, और तिकया बने हुए सेवकके चरणोंमें हमारा बार-बार प्रणाम है ।



### शारदीय निशीथमें दिव्य गन्धका अनुसरण

कुरङ्गमद्जिद्वपुःपरिमछोर्भिकृष्टङ्गनः । स्वकाङ्गनछिनाष्टके शशियुताब्जगन्धप्रथः॥ मदेन्दुवरचन्दनागुरुसुगन्धिपचर्चार्चितः ।

स मे मदनमोहनः सिख तनोति नासास्प्रहाम्॥ 🕸

(गोविन्दलीला० ८।६)

विरह्ण्यसासे व्यथित व्यक्तियोंके लिये प्रकृतिके यावत् सौन्दर्यपूर्ण सामान हैं वे ही अव्यन्त दुःखदायी प्रतीत होते हैं। सम्पूर्ण ऋदुओंमें
श्रेष्ठ वसन्तऋदु, शुक्लपक्षका प्रश्नद चन्द्र, शीतल मन्द सुगन्धित मल्य
मास्त, मेघकी पनघोर गर्जना, अशोक, तमाल, कमल, मृणाल आदि शोकनाशक और शीतलता प्रदान करनेवाले दक्ष तथा उनके नवपछव,
मधुकर, हंस, चकोर, कृष्णसार, सारङ्ग, मयूर, कोकिल, शुक, सारिका
आदि सुहावने सुन्दर और सुमधुर वचन बोलनेवाले पक्षी ये सभी विरह्की
अभिको और अधिक बढ़ाते हैं। विरहिणोकां सुख कहाँ, आनन्द कैता ?
प्रकृतिका कोई भी प्रिय पदार्थ उसे प्रसन्नता प्रदान नहीं कर सकता।

श्रीराधिकाजी अपना सखा विशाखाजासे कह रही है—

सिंब ! जो मृगमदको भी लजानेवाला अपने झरीरकी सुगन्यसे गोपाङ्ग-नाओंको अपनी ओर खींच रहे हैं, जिनके कमलवत् आठों अङ्गोंमें कर्पूर युक्त पद्मगन्य सुवासित हो रही हैं; जिनका सम्पूर्ण झरीर कस्तूरी, कर्पूर, चन्दन और अगरसे चिंत है वे मदनमोहन मेरी नासिकाकी तृष्णाको और बढ़ा रहे हैं। अर्थात् उस वनमालीके वृष्की दिव्य गन्ध सुद्धे हठात् अपनी ओर खींच रही है। सभी उसे बलाते हैं, सभीको विरहिणीके खिझानेमें ही आनन्द आता है। पिरीहा पी-पी कहकर उसके कलेजेमें कसक पैदा करता है, वसन्त उसे उन्मादी बनाता है। फूले हुए वृक्ष उसकी हँषी करते हैं और मलयाचलका मन्दवाही माबत उसकी मीठी-मीठी चुटिकयाँ लेता है। मानो वे सब प्रपन्न विधाताने विरहिणीको ही खिझानेके लिये रचे हों। बेचारी सबकी सहती है, दिन-रात रोती है और इन्हीं सबसे अपने प्रियतमका पता पूछती है, कैसी वेवशी है। क्यों, है न ? सहृद्य पाठक अनुभव तो करते ही होंगे।

वैशाखी पूर्णिमा थी। निशानाथ अपनी सहचरी निशादेवीके साथ खिलखिलाकर हँस रहे थे। उनका समधुर खेत हास्पका प्रकाश दिशा-विदिशाओंमें व्याप्त था। प्रकृति इन पति-पत्नियोंके सम्मेलनको दूरसे देखकर मन्द-मन्द मुसकरा रही थी । पवन धीरे-धीरे पैरोंकी आहट बचाकर चल रहा था। शोभा सजीव होकर प्रकृतिका आलिङ्गन कर रही थी। समद्रतटके जगन्नाथवल्लभ नामक उद्यानमें प्रभ विरहिणीकी अवस्थामें विचरण कर रहे थे। स्वरूपदामोदर, राय रामानन्द प्रभृति अन्तरङ्ग भक्त उनके साथ थे। महाप्रभुके दोनों नेत्रोंसे निरन्तर अश्र प्रवाहित हो रहे थे। मुख कुछ-कुछ म्लान था। चन्द्रमाकी चमकीली किरणें उनके श्रीमुखका धीरे-धीरे चुम्बन कर रही थीं। अनजानके उस चुम्बनसुखसे जनके अरुण रंगके अधर श्वेतवर्णक प्रकाशके साथ और भी अधिक द्यतिमान् होकर शोभाकी भी शोभाको बढ़ा रहे थे। महाप्रभुका वही जन्माद, वहीं बेकली, वहीं छटपटाहट, उसी प्रकार रोना, उसी तरहकी प्रार्थना करना था , उसी प्रकार धुम-धूमकर वे अपने प्रियतमकी खोज कर रहे थे । प्यारेको खोजते-खोजते वे अत्यन्त ही करणखरसे इस क्रोकको पढते जाते थे---

### शारदीय निशीथमें दिव्य गन्धका अनुसरण

तच्छेशवं त्रिभुवनाद्भुतिमस्यवेहि मचापळञ्च तव वा मम वाधिगम्यम् । तत् किं करोमि विरष्ठं मुरखीविछासि मुग्धं मुखाम्बुजमुदीक्षितुमीक्षणाभ्याम् ॥

(कृष्णकर्णामृत श्लोक ३२)

हे प्यारे, मुरलीविहारी ! तुम्हारा शैशवावस्थाका मनोहर माधुर्य त्रिभवनविख्यात है । संसारमें उसकी मधरिमा सर्वत्र व्याप्त है, उससे प्यारी वस्तु कोई विश्वमें है ही नहीं और मेरी चपलता, चञ्चलता, उच्छुङ्ख-लता तुमपर विदित ही है। तुम ही मेरी चपलतासे पूर्णरीत्या परिचित हो । बस, मेरे और तम्हारे सिवा तीसरा कोई उसे नहीं जानता । प्यारे बस, एक ही अभिलाषा है, इसी अभिलाषासे अभीतक इन प्राणोंको धारण किये हए हैं। वह यह कि जिस मनोहर मुखकमलको देखकर वजवध भूली-सी, भटकी-सी, सर्वस्व गँवाई-सी बन जाती हैं। उसी कमलमुखको अपनी दोनों आँखें फाइ-फाइकर एकान्तमें देखना चाहती हूँ । हृदयरमण ! क्या कभी देख सकूँगी ? प्राणवल्लभ ! क्या कभी ऐसा सयोग प्राप्त हो सकेगा ? बस, इसी प्रकार प्रेम प्रलाप करते हुए प्रभु जगन्नाथवल्लभ नामक उद्यानमें परिभ्रमण कर रहे थे। वे प्रत्येक वृक्षको आलिङ्गन करते, उससे अपने प्यारेका पता पूछते और फिर आगे बढ़ जाते । प्रेमसे छताओंकी भाँति बृक्षोंसे लिपट जाते, कभी मुर्छित होकर गिर पड़ते, कभी फिर उठकर उसी ओर दौड़ने लगते । उसी समय वे क्या देखते हैं कि अशोकके वृक्षके नीचे खड़े हाकर वे ही मुरलीमनोहर अपनी मदमाती मुरलीको मन्द-मन्द मुसकानके साथ बजा रहे हैं। वे मुरलीमें ही कोई सुन्दर-सा मनोहारी गीत गा रहे हैं, न उनके साथ कोई सखा है, न पासमें कोई गोपिका ही। अकेले ही वे अपने स्वामाविक टेढेपनसे ललित त्रिभङ्गी गतिसे खडे हैं।

बॉसकी यह पूर्वजन्मकी परम तपस्विनी मुरली अरुण रंगके अधरोंका धीरे-धीरे अमृत पान कर रही है। महाप्रभु उस मनोहर मूर्तिको देखकर उसीकी ओर दौड़े। प्यारेको आलिङ्गनदान देनेके लिये वे शीघतासे बढ़े। हा सर्वनाश ! प्रलय हो गयी ! प्यारा तो गायव ! अब उसका कुछ भी पता नहीं। महाप्रभु वहीं मूर्छित होकर गिर पड़े!

थोड़ी देरमें वे इधर-उधर सुँ-सूँ करके कुछ सूँघने लगे। उन्हें आंकु एणके शरीरकी दिव्य गन्ध आ रही थी। गन्ध तो आ रही थी। किन्तु आंकु एण दिखायी नहीं देते थे। इसीलिये उसी गन्धके सहारे-सहारे वे श्रीकृ एणकी खोज करने के लिये फिर चल पड़े। अहा! प्यारेके शरीरकी दिव्य गन्ध केसी मनोहारिणी होगी, इसे तो कोई रितसुखकी प्रत्रीणा नायिका ही समझ सकती है, हम अरसिकों का उसमें प्रवेश कहाँ ? हाय रे! प्यारेके शरीरकी दिव्य गन्ध थोर मादकता पैदा करनेवाली है, जैसे मयशिकी ऑग्यों से ओझल बहुत ही उत्तम गन्ध मुक्त सुरा रक्खी हो, किन्तु वह उसे दीखती न हो। जिस प्रकार वह उस आस्यके लिये विकल होकर तड़पता है, उसी प्रकार प्रमु उस गन्धकी सुँचकर तड़प रहे थे। उस गन्धकी उन्मादताका वर्णन कविराज गोम्बामीके शब्दों में सुनिये—

सेहे गन्ध वश नासा, सदा करे गन्धेर आशा ।

कभू पाय कभू ना पाय ॥

पाइल पिया पेट भरे, पिङ पिङ तब्रू करे ।

ना पाइल तृष्णाय मरिजाय ॥

मदन मोहन नाट, पसारि चाँदेर हाट ।

जगन्नारी-प्राहक छोभाय ॥

विना-मूल्ये देय गन्ध, गन्ध दिया करे अन्ध ।

घर याहते पथ नाहि पाय ॥

शारदीय निशीथमें दिव्य गन्धका अनुसरण

एइ सत गौरहरि, गन्धे कैल मन चुरि। शृक्क प्राय−इति उति धाय॥ जाय वृक्ष कता पाशे, कृष्ण–स्फुरे सेह आशे। गन्धन पाय, गन्धमात्रपाय॥

श्रीकृष्णंके अङ्गकी उस दिव्य गन्धके वशमें नासिका हो गयी है, वह सदा उसी गन्धकी आशा करती रहती है। कभी तो उस गन्धको पा जाती है और कभी नहीं भी पाती है। जब पा लेती है तब पेट भरकर खूब पीती है और फिर भी पीज और पीज इसी प्रकार कहती रहती है। नहीं पाती है तो प्याससे मर जाती है। इस नटघर मदनमोहनन रूपकी हाट लगा रखी है। ग्राहकरूपी जो जगत्की स्त्रियाँ हैं उन्हें खुभाता है। यह ऐसा विचित्र व्यापारी है कि बिना ही मूल्य लिये हुए वैसे ही उस दिव्य गन्धको दे देता है और गन्धको देकर अन्धा बना देता है। जिससे व वेचारी स्त्रियाँ अपने घरका रास्ता भूल जाती हैं। इस प्रकार गन्धके द्वारा जिनका मन चुराया गया है, ऐसे गौरहिर भ्रमस्की माँति इधर-उधर दोइ रहे थे। वे वृक्ष और लताओं के समीप जाते हैं कि कहीं श्रीकृष्ण मिल जायें किन्तु वहाँ श्रीकृष्ण नहीं मिलते, केवल उनके शरीरकी दिव्य गन्ध ही मिलती है।

इस प्रकार श्रीकृष्णकी गन्धकं पीछे धूमते-धूमते सम्पूर्ण रात्रि व्यर्तात हो गर्या । निशा अपने प्राणनाथकं वियोगदुःखकं स्मरणसे कुछ म्हान-सी हो गर्या । उसकं मुखका तेज फीका पड़ने लगा । भगवान् मुवनभास्करके आगमनके भयसे निशानाथ भी धीरे-धीरे अस्ताचलकी ओर जाने लगे । स्वरूप गांस्वामी और राय रामानन्द प्रभुको उनकं निवासस्थानपर लेगये ।



# श्रीअद्वैताचार्यजीकी पहेली

एतावानेव लोकेऽस्मिन् पुंसां धर्मः परः स्मृतः। भक्तियोगो भगवति तन्नामग्रहणादिभिः॥\*

(श्रीमद्भागवत ६।३।२२)

मातृभक्त श्रीगौराङ्ग उन्मादावस्थामें भी अपनी स्नेह्मयी जननीको एकदम नहीं भूले थे। जब वे अन्तर्दशासे कभी-कभी बाह्य दशामें आ जाते तो अपने प्रिय मक्तोंको और प्रेममयी माताकी कुशल-क्षेम पूछते और उनके समाचार जाननेके निमित्त जगदानन्दजीको प्रतिवर्ष गौड़ भेजते थे। जगदानन्दजी गौड़में जाकर सभी भक्तोंसे मिलते, उनसे

<sup>\*</sup> इस मनुष्यलोकमें मनुष्यके शरीर धारण करनेका केवल इतना ही प्रयोजन है कि वह भगवान् वासुदेवके प्रति भक्ति करे और उनके सुमधुर नामोंका सदा अपनी जिह्नासे उच्चारण करता रहे।

प्रभुक्ती सभी बातें कहते, उनकी दशा बताते और सभीका कुशल क्षेम लेकर लौट आते । शचीमाताके लिये प्रभु प्रतिवर्ष जगन्नायजीका प्रसाद भेजते और भाँति-माँतिके आश्वासनोंद्वारा माताको प्रेम-सन्देश पठाते।

प्रभुके सन्देशको कविराज गोस्वामीके शब्दोंमें सुनिये-

तोमार सेवा छाँ हि आमि करिनूँ सन्यास । 'बाउल' हय्या आमि केलूँ धर्म नाश ॥ एड् अपराध तुमि ना छह्ड आमार। तोमार अधीन आमि—पुत्र से तोमार॥ नीछाचले आछि आमि तोमार आज्ञाते। यावत् जीव तावत् आमि तारिब छाड़ितं॥

अर्थात् हे माता ! मैंने तुम्हारी सेव। छोड़कर पागल हांकर संन्यास धारण कर लिया है, यह मैंने धर्मके विरुद्ध आचरण किया है, मेरे इस अपराधको तुम चित्तमें मत लाना । मैं अब भी तुम्हारे अधीन ही हूँ । निमाई अब भी तुम्हारा पुराना ही पुत्र है । नीलाचलमें मैं तुम्हारी ही आज्ञासे रह रहा हूँ और जबतक आीऊँगा तबतक नीलाचलको नहीं छोड़ूँगा । इस प्रकार प्रतिवर्ष वे प्रेम-सन्देश और प्रसाद भेजते ।

एक बार जगदानन्द पण्डित प्रभुकी आज्ञासे नवद्वीप गये। वहाँ जाकर उन्होंने शचीमाताको प्रसाद दिया, प्रभुका कुशल-समाचार बताया और उनका प्रेम-सन्देश भी कह सुनाया। निमाईको ही सर्वस्व समझनेवाली माँ अपने प्यारे पुत्रकी ऐसी दयनीय दशा सुनकर फूट-फूटकर रोने लगी। उसके अतिक्षीण शरीरमें अब अधिक दिनोंतक जीवित रहनेकी सामर्थ्य नहीं रही थी। जो कुछ थोड़ी-बहुत सामर्थ्य मी सो निमाईको ऐसी भयक्कर दशा सुनकर उसके शोकके कारण विलीन हो गयी। माता अब अपने जीवनसे निराश हो बैठी, निमाईका

चन्द्रवदन अब जीवनमें फिर देखनेको न मिल सकेगा, इस बातसे मातार्का निराशा और भी बढ़ गयी। वह अब इस विषमय जीवन-भारको बहुत दिनोंतक ढोते रहतेमें असमर्थ सी हो गयी। माताने पुत्रको रोतं-रोत आशीर्वाद पठाया और जगदानन्दजीको प्रेमपूर्वक विदा किया। जगदानन्दजी वहाँसे अन्यान्य भक्तोंके यहाँ होते हुए श्रीअद्वेता-चार्य जींक घर गये। आचार्यने उनका अत्यधिक स्वागत-सत्कार किया और प्रभुके सभी समाचार पूछे। आचार्यका शरीर भी अब बहुत हुई गया था। उनकी अवस्था ९० से उत्तर पहुँच गयी थी। स्वाल लटक गयी थी, अब वे घरसे बाहर बहुत ही कम निकलते थे। जगदानन्दको देखकर मानो फिर उनके शरीरमें नवयौवनका सञ्चार हो गया और वे एक-एक करके सभी विरक्त भक्तोंका समाचार पूछने लगे। जगदानन्दजी दी-चार दिन आचार्यके यहाँ रहे। जब उन्होंने प्रभुके पास जानेके लिये अस्पधिक आग्रह किया तब आचार्यने उन्हें जानेकी आज्ञा दे दी और प्रभुके लिये एक पहेलीयुक्त पत्र भी लिखकर दिया। जगदानन्दजी उस पत्रको लेकर प्रभुके पास पहुँचे।

महाप्रभु जब बाह्य दशामें आये, तब उन्होंने सभी भक्तोंके कुशल-समाचार पूछे । जगदानन्दजीने सबका कुशल क्षेम बताकर अन्तमें अद्वैताचार्यकी वह पहेलीबाळी पत्री दी। प्रभुको आज्ञासे वे सुनाने लगे। प्रभुको कोटि-कोटि प्रणाम कर लनेके अनन्तर उसमे यह पहेली ची---

> बाउलके किहह—कोक हहल बाउल। बाउलके किहह—हाटे ना बिकाय चाउल॥ बाउसके किहह—काजे नाहिक आउल। बाउसके किहह—हहा किहया छे बाउल॥%

श्रीचैतन्य प्राणियोंके जीवनके आधार चावलरूपी इरिनामके

सभी समीपमें बैठे हुए भक्त इस विचित्र पहेलीको सुनकर हँसने लगे । महाप्रभु मन-ही-मन इसका मर्म समझकर कुछ मन्द-मन्द मुसकराये और जैसी उनकी आज्ञा, इतना कहकर चुप हो गये । प्रभुके बाहरी प्राण श्रीखरूपगोस्वामीको प्रभुकी मुसकराहटमें कुछ विचित्रता प्रतीत हुई । इसिलये दीनताके साथ पूछने लगे— प्रमो ! मैं इस विचित्र पहेलीका अर्थ समझना चाहता हूँ । आचार्य अद्वेत रायने यह कैसी अनोखी पहेली भेजी है । आप इस प्रकार इसे सुनकर क्यों मुसकराये ।'

प्रभुने धीरे-धीरे गम्भीरताके स्वरमें कहा— 'अंद्रताचार्य कोई साधारण आचार्य तो हैं ही नहीं । वे नामके ही आचार्य नहीं हैं, किन्तु आचार्यपनेके सभी कार्य भटीभाँति जानते हैं । उन्हें शास्त्रीय विधिके अनुसार पूजापाठ करनेकी सभी विधि मालूम है । पूजामें पहले तो बड़े सत्कारके साथ देवताओं को बुलाया जाता है, फिर उनकी घोडशोपचार रीतिसे विधिवत् पूजा की जाती है, यथास्थान पधराया जाता है । जिस माङ्गलिक कार्यके निमित्त उनका आह्वान किया जाता है और वह कार्य जब समाप्त हो जाता है

व्यापारी है। अद्देतानार्यं उनके प्रधान आइतिया है। जैसा ही पागल व्यापारी है बैसा ही पागल आइतिया भी है और पागलोंका-सा ही प्रलापपूर्ण पत्र भी पठाया है। पागलोंके सिवा इसके मर्मकों कोई समझ ही बया सकता है। पागल आइतिया कहता है— 'उस बाबलें व्यापारीसे कहना। सब लोगोंके कोठी-कुठिला हरिनामरूपी चावलोंसे भर गये। अब इस बाजारमें इस सस्ते मालकी बिकी नहीं रही। अब यह व्यापार साधारण हो गया। तुम-जैसे उत्तम श्रेणोंके व्यापारीके योग्य अब यह व्यापार नहीं है। इसलिये अब इस हाटको बन्द कर दो। बाबलें व्यापारीको बाबलें आइतियाने यह सन्देह भिजवाया है।'

तब देवताओंसे हाथ जोड़कर कहते हैं— पाच्छ गच्छ परं स्थानम्' अर्थात् 'अब अपने परम स्थानको पथारिये ।' सम्भवतया यही उनका अभिप्राय हो, वे ज्ञानी पण्डित हैं, उनके अर्थको ठीक-ठीक समझ ही कौन सकता है।' इस बातको सुनकर स्वरूपगोस्वामी कुछ अन्यमनस्क-से हो गये। समीको पता चछ गया कि महाप्रभु अब शीघ ही छीछा-संवरण करेंगे। इस बातके स्मरणसे सभीका हृदय फटने-सा छगा। उसी दिनसे प्रभुकी उन्मादावस्था और भी अधिक बढ़ गयी। वे रात-दिन उसी अन्तर्दशामें निमम्न रहने छगे। प्रतिक्षण उनकी दशा लोक-बाह्य-सी ही बनी रहती थी। कविराज गोस्वामीके शब्दोंमें सुनिये—

स्तम्भ, कम्प, प्रस्वेद, वैवर्ण, अश्रुस्वर-भेद । देह हैक पुरुके व्यापित ॥ हासे, कान्दे, नाचे, गाय, उठि इति-उति धाय । क्षणे भमे पबिया मर्छिते ॥

'दारीर सन्न पड़ जाता है, कॅपकॅपी छूटने लगती है। शरीरसे पर्ताना वहने लगता है, मुख म्लान हो जाता है, ऑखोंसे अश्रुधारा बहने लगती है। गला भर आता है, शब्द ठीक-ठीक उच्चारण नहीं होते हैं। देह रामाझित हो जाती है। हँसते हैं, जोरोंसे रुदन करते हैं, नाचते हैं, गाते हं, उठ-उठकर इधर-उधर भागने लगते हैं, क्षणभरमें मूर्छित होकर भूमिपर गिर पड़ते हैं।' प्यारे! पगले, दयालु चैतन्य ! क्या इस पागलपनमें हमारा कुछ भी साझा नहीं है। हे दीनवत्सल ! इस पागलपनमें र्याक्किच्च भी हमें मिल जाय तो यह सार-हीन जीवन सार्थक बन जाय । मेरे गौर ! उस मादक मदिराका एक प्याला मुझको भी क्यों नहीं पिला देता ! हे मेरे पागलिश्वरोगेमणि ! तेरे चरणोंमें मैं कोटि-कोटि नमस्कार करता हूँ।

# समुद्रपतन और मृत्युदशा

शरज्ज्योरस्नासिन्धोरवकळनया जातयगुना-भ्रमाद्धावन् योऽस्मिन् हरिविरहतापार्णव इव । निममो मूर्च्छातः पयसि निवसन् रात्रिमिखलां प्रभाते प्राप्तः स्वैरवतु स शचीसुनुदिह नः ॥%

(श्रीचै० चरिता० अ० ली० १८।१)

सर्व शास्त्रोंमें श्रीमद्भागवत श्रेष्ठ है । श्रीमद्भागवतमें भी दशम स्कन्ध सर्वश्रेष्ठ है, दशम स्कन्धमें भी पूर्वार्ध श्रेष्ठ है और पूर्वार्धमें भी रासपञ्चाध्यायी सर्वश्रेष्ठ है और रासपञ्चाध्यायीमें भी भोपी-गीत' अतुळनीय

<sup>\*</sup> जो शरद्ज्योत्लापूर्ण रात्रिमें समुद्रको देखकर यमुनाके श्रमसे हरिविरहरूपी तापार्णवर्मे निमग्न हुए जलमें कृद पड़े और समस्त रात्रिभर वहीं मूर्छित पड़े रहे । प्रातःकाल स्वरूपादि अपने अन्तरङ्ग भक्तोंको जो प्राप्त हुए वे ही शचीनन्दन श्रीगौराङ्ग इस संसारमें इमारी रक्षा करें।

है। उसकी तुल्ला किसीसे की ही नहीं जा सकती, वह अनुपमेय है। उमे उपमा भी दें तो किसकी दें, उससे श्रेष्ठ या उसके समान संसारमें कोई गीत है ही नहीं। महाप्रभुको भी रासपञ्चाध्यायी ही अत्यन्त प्रिय थी। वे सदा रासपञ्चाध्यायीके ही कोलोंको सुना करते थे और भावावेदामे उन्हीं भावोंका अनुकरण भी किया करते थे।

एक दिन राय रामानन्दजीने श्रीमद्भागवतंक तैतीसर्वे अध्यायमेने भगवानुकी कालिन्दीकलकी जलकीडाकी कथा सुनायी। प्रभुको दिनभर वहीं छीला स्फरण होती रही। दिन बीता, रात्रि आयी, प्रभुकी विरहवेदना भी बढ़ने लगी । वे आज अपनेको सँभालनेमे एकदम असमर्थ हो गये । पता नहीं किस प्रकार वे भक्तोंकी दृष्टि बचाकर समुद्रके किनारे किनारे आईटोटाकी ओर चले गये । वहाँ विशाल सागरकी नीली-नीली तरंगें उठकर संसारको हृदयकी विशालताः संसारकी अनित्यता और प्रेमकी तन्मयताकी शिक्षा दे रही थीं । प्रेमावतार गौराङ्गके हृदयसे एक समधर संगीत स्वतः ही उठ रहा था। महाप्रभ उस संगीतके स्वरको श्रवण करते-करतेपागल हुए बिना सोचे-बिचारे ही समुद्रकी ओर बढ़ रहे थे। अहा!समुद्रके किनारेके सन्दर-सन्दर वक्ष अपनी शरत्कालीन शोभासे सागरकी मुपमाको और भी अधिक शक्तिशालिनी बना रहे थे। शरदकी सहावनी शर्वरी थी। अपने प्रिय पुत्र चन्द्रमाको श्रीवृद्धि और पूर्ण ऐश्वर्यसे प्रसन्न होकर पिता सागर आनन्दसे उमड रहे थे । महाप्रभु उसमें कृष्णाङ्ग-स्पर्शसे पुलकित और आनिन्दित हुई कालिन्दीका दर्शन कर रहे थे। उन्हें समुद्रकी एक-दम विस्मृति हो गयी, व कालिन्दीमें गोपिकाओंके साथ कीड़ा करते हुए श्रीकृष्णके प्रत्यक्ष दर्शन करने लगे। बस, फिर क्या था, आप उस कीडा-सुखसे क्यों विञ्चित रहते, जोरोंसे हुङ्कार करते हुए अथाह सागरके जलमें कृद पहें । और अपने प्यारेके साथ जलविहारका आनन्द लेने लगे। इसी प्रकार जलमें डूबते और उछलते हुए उन्हें सम्पूर्ण रात्रि बीत गयी।

इधर प्रभुको खानपर न देखकर भक्तोंको सन्देह हुआ कि प्रभु कहाँ चले गये । स्वरूपगोस्वामी गोविन्द, जगदानन्द, वक्रेश्वर, रघुनायदास, शक्कर आदि सभी भक्तोंको साथ लेकर व्याकुलताके साथ प्रभुकी खोजमें चले । श्रीजगन्नायजीके मन्दिरके सिंहद्वारसे लेकर उन्होंने तिल-तिलमर जगहको खोज ढाला । सभीके साथ वे जगन्नाय-विल्ञम नामक उद्यानमें गये, वहाँ भी प्रभुका कोई पता नहीं । वहाँसे निराश होकर वे गुण्टिचा-मन्दिरमें गये । सुन्दराचलमें उन्होंने इन्द्रसुम्न सरोवर, समीपके सभी बगीचे तथा मन्दिर खोज डाले । सभीको परम आश्चर्य हुआ कि प्रभु गये भी तो कहाँ गये । इस प्रकार उन्हें जब कहीं भी प्रभुका पता नहीं चला तब वे निराश होकर किर पुरीमें लीट आये । इस प्रकार प्रभुकी खोज करते करते उन्हें सम्पूर्ण रात्रि बीत गयी । प्रातः-कालके समय स्वरूपगोस्वामीने कहा—अब चलो, समुद्रके किनारे प्रभुकी खोज करें, वहाँ प्रभुका अवश्य ही पता लग जायगा ।' यह कहकर वे भक्तोंको साथ लेकर समुद्रके किनारे-किनारे चल पड़े ।

इधर महाप्रभु रात्रिभर जलमें उछलते और डूबते रहे । उसी समय एक मल्लाह वहाँ जाल डालकर मल्ली मार रहा या, महाप्रभुका मृत्यु-अवस्थाको प्राप्त वह विकृत शरीर उस मल्लाहके जालमें फँस गया । उसने बड़ा भारी मच्छ समझकर उसे किनारेपर खींच लिया । उसने जब देला कि यह मच्छ नहीं कोई मुर्दा है, तो उठाकर प्रभुको किनारेपर फँक दिया । वस, महाप्रभुके अङ्गका स्पर्ध करना या कि वह मल्लाह आनन्दमें उन्मच होकर दृत्य करने लगा । प्रभुके श्रीअङ्गके स्पर्शमात्रिसे ही उसके शरीरमें सभी सारिक भाव आप-से-आप ही उदित हो उठे। वह कभी तो प्रममें विह्वल होकर हैंसने लगता, कभी रोने लगता, कभी गाने लगता । वह भयभीत हुआ वहाँसे दौड़ने लगा । उसे भ्रम हो गया कि मेरे शरीरमें भूतने प्रवेश किया है, इसी मयसे

वह भागता-भागता आ रहा था कि इतनेमें ये भक्त भी वहाँ पहुँच गये । उसकी ऐसी दशा देखकर खरूपगोस्वामीने उससे पूछा — 'क्यों भाई ! तुमने यहाँ किसी आदमीको देखा है, तुम इतने डर क्यों रहे हो । अपने भयका कारण तो हमें बताओ ।'

भयसे कॉपते हुए उस महाहने कहा—'महाराज! आदमी तो मैंने यहाँ कोई नहीं देखा। मैं सदाकी माँति मछली मार रहा था कि एक मुर्दा मेरे जालमें फँस आया। उसके अङ्गमें भृत था, वही मेरे अङ्गमें लिपट गया है। इसी भयसे मैं भृत उतरवानेके लिये ओझांके पास जा रहा हूँ। आपलोग इघर न जायँ। वह बड़ा है। भयझर मुर्दा है, ऐसा विचित्र मुर्दा तो मैंने आजतक कभी देखा ही नहीं।' उस समय महाप्रभुका मृत्युद्दामें प्राप्त शरीर बड़ा ही भयानक बन गया था। कविराज गोस्वामीने मल्लाहके मुखसे प्रभुके शरीरका जो वर्णन कराया है, उसे उन्हींके शब्दोंमें सुनिये—

जािक या कहे—हहाँ एक मनुष्य ना देखिल ।
जाक बाहिते एक ग्रुत मोर जाले आहुल ॥
यह मस्य बले, आमि उठाहुलूँ यतने ।
ग्रुतक देखित मोर भय हैल मने ॥
जाल खताहुते तार अङ्ग-स्पर्श हृहुल ।
स्पर्शमात्रे सेंह्र भूत हृद्ये पिताल ॥
भये कम्पहेल, मोर नेश्रे बहे जल ।
गद्गत् वाणी मोर उठिल सकल ॥
कि वा श्रुह्मदेस्य, कि वा भूत, कहने ना जाय ।
दर्शनमात्रे मनुष्येर परो सेह काय ॥
विश्वीर दीघल तार—हाथ पाँच सात ।
एक हुस्त पर तार, तिन तिन हाथ ॥

अस्थि-सन्धि छूटि चर्म करे नद-बदे। ताहा देखि, प्राण कार नाहि रहे धरे॥ मदा रूप धरि, रहे उत्तान-नयन। कभूगों-गों करे, कभूदेखि अचेतन॥

स्वरूपगोस्वामीके पूछनेपर जालिया (मल्लाह) कहने लगा—
मनुष्य तो मैंने यहाँ कोई देखा नहीं है। जाल डाल्पो समय एक मृतक
मनुष्य मेरे जालमें आ गया। मैंने उसे बड़ा मत्स्य जानकर उठाया।
जब मैंने देखा कि यह तो मुर्दा है, तब मेरे मनमें भय हुआ। जालसे
निकालते समय उसके अङ्गसे मेरे अङ्गका स्पर्ध हो गया। स्पर्शमात्रसे
ही वह भूत मेरे दारीरमें प्रवेश कर गया। भयके कारण मेरे दारीरमें कॅंपकॅंपीहोने लगी, नेत्रोंसे जल बहने लगा और मेरी वाणी गद्गद हो
गयी। या तो वह ब्रह्मदेत्य है या भूत है, इस बातको में ठीक-ठीक नहीं
कह सकता। वह दर्शनमात्रसे ही मनुष्यके दारीरमें प्रवेश कर जाता है।
उसका द्यारीर पाँच-सात हाथ लंबा है। उसके एक-एक हाथ-पाँच तीनतीन हाथ लंबे हैं। उसके हिंडुयोंकी सन्ध्याँ खुल गयी हैं। उसके
दारीरके ऊपरका चर्म खुजुर-बुजुर-सा करता है। उसे देखकर किसीके भी
प्राण नहीं रह सकते। बड़ा ही विचित्र रूप धारण किये हैं, दोनों नेत्र
चढ़े हुए हैं। कभी तो गों-गों शब्द करता है और कभी फिर अचेतन
हो जाता है।

इस बातको महाइके मुखसे सुनकर स्वरूपगोस्वामी सब कुछ समझ गये कि वह महाप्रभुका ही शरीर होगा। उनके अङ्ग-स्पर्शसे ही इसकी ऐसी दशा हो गयी है। भयके कारण इसे पता नहीं कि यह प्रेमकी अवस्था है। यह सोचकर वे कहने लगे—'सुम ओझाके पास क्यों जाते हो, इम बहुत अच्छी ओझाई जानते हैं। कैसा भी भूत क्यों न हो, हमने जहाँ मन्त्र पढ़ा नहीं बस, वहीं उसी क्षण वह भूत भागता ही हुआ दिखायी देता है। फिर वह क्षणभर भी नहीं ठहरता।' ऐसा कहकर खरूपगोस्वामीने वैसे ही झूठ-मूँठ कुछ पढ़कर अपने हाथको उसके मस्तकपर छुआया और जोरोंसे उसके गालपर तीन तमाचे मारे। उसके ऊपर भूत योड़े ही था। उसे भूतका भ्रम था, विश्वासके कारण वह भय दूर हो गया।

तय स्वरूपगोस्वामीने उससे कहा—'त् जिन्हें भृत समझ रहा है। वे महाप्रभु चैतन्यदेव हैं। प्रेमके कारण उनकी ऐसी दशा हो जाती है। तु उन्हें हमको बता कहाँ हैं। हम उन्हींकी खोजमें तो आये हैं।'

इस बातको सुनकर वह महाह प्रसन्न होकर सभी भक्तोंको साथ लेकर प्रभुके पास पहुँचा । भक्तोंने देखा, सुवर्णके समान प्रभुका शरीर चाँदीके चूरेके समान समुद्रकी वालुकामें पड़ा हुआ है, आँखें ऊपरको चढ़ी हुई हैं, पेट फूला हुआ है, मुँहमेंसे झाग निकल रहे हैं । बिना किसी प्रकारकी चेष्टा किये हुए उनका शरीर गीली वालुकासे सना हुआ निक्चेष्ट पड़ा हुआ है । सभी भक्त प्रभुको धेरकर बैठ गये ।

हम संसारी छोग तो मृत्युको ही अन्तिम दशा समझते हैं, इसिलये संसारी दृष्टिसे प्रभुके शरीरका यहीं अन्त हो गया। फिर उसे चैतन्यता प्राप्त नहीं हुई। किन्तु रागानुगामी मक्त तो मृत्युके पश्चात् भी विरिष्टिणीको चैतन्यता लाभ कराते हैं। उनके मतमें मृत्यु ही अन्तिम दशा नहीं है। इस प्रक्षक्रमें हम बंगला भाषाके प्रसिद्ध पदकर्ता श्री-गोविन्ददासजीका एक पद उद्धृत करते हैं। इससे पाठकोंको पता चल जायगा कि श्रीकृष्णनामश्रवणसे मृत्युदशाको प्राप्त हुई भी राधिकाजी फिरसे चैतन्यता प्राप्त करके वार्ते कहने लगीं। कुझ भवने धनी । तुया गुण गणि गणि ।
अतिशय दुरबली भेळ ॥
दशमीक पहिळ, दशा हेरि सहवरी ।
. घरे सक्ने बाहिर केळ ॥
ग्रुन माधव कि बळब तीय ।
गोकुळ तरुणी, निचय मरण जानि ।
राह राह करि रोय ॥
तहि एक सुचतुरी, ताक धवण भरि ।
पुन पुन कहे तुया नाम ॥
बहु क्षणे सुन्दरी, पाइ परान कोरि ।
गद्गद् कहे स्थाम नाम ॥
नामक आछू गुणे, छुनिळे त्रिभुवने ।
स्तजने पुन कहे बात ॥
गोविन्ददास कह, इह सब आन नह ।
याह देखह मह्य साथ ॥

श्रीकृष्णसे एक सखी श्रीराधिकाजीकी दशाका वर्णन कर रही है। सखी कहती है—हे श्यामसुन्दर! राधिकाजी कुञ्जभवनमें तुम्हारे नामको दिन-रात रटते-रटते अत्यन्त ही दुवली हो गयी हैं। जब उनकी मृत्युके समीपकी दशा मैंने देखी तब उन्हें उस कुञ्जकुटीरसे बाहर कर लिया। प्यारे माधव! अब तुमसे क्या कहूँ, बाहर आनेपर उसकी मृत्यु हो गयी, सभी सखियाँ उसकी मृत्युदशाको देखकर रुदन करने लगी। उनमें एक चदुर सखी यी, वह उसके कानमें तुम्हारा नाम बार-बार कहने लगी।

### १९८ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ५

बहुत देरके अनन्तर उस सुन्दरीके शरीरमें कुछ-कुछ प्राणोंका सञ्चार होने लगा। थोड़ी देरमें वह गद्गद कण्ठसे 'श्याम' ऐसा कहने लगी। तुम्हारे नामका त्रिभुवनमें ऐसा गुण सुना गया है कि मृत्यु-दशाको प्राप्त हुआ प्राणी भी पुनः बात कहने लगता है। सखी कहती है—'तुम इस बातको झूठ मत समझना। यदि तुम्हें इस बातका विश्वास न हो, तो मेरे साथ चलकर उसे देख आओ। ।' यह पद गोविन्ददास कविद्वारा कहा गया है।'

इसी प्रकार मक्तोंने भी प्रमुक्ते कानों में हरिनाम मुनाकर उन्हें फिर जाग्रत किया। वे अर्थवाह्यदशामें आकर कालिन्दीमें होनेवाली जलकेलिका वर्णन करने लगे। ज्वह साँवला सभी सिखयोंको साथ लेकर यमुनाजीके सुन्दर शीतल जलमें सुसा। सिखयोंको साथ वह नाना माँतिकी जलकीड़ा करने लगा। कभी किसीके शरीरको भिगोता, कभी दस-बीसोंको साथ लेकर उनके साथ दिव्य-दिव्य लीलाओंका अभिनय करता। में भी उस प्यारेकी कीड़ामें साम्मलित हुई। वह कीड़ा बड़ी ही सुखकर थी। इस प्रकार कहते-कहते प्रभु चारों ओर देखकर स्वरूपगोस्वामीसे पूछने लगे—जी यहाँ कहाँ आ गया शुन्दावनसे मुझे यहाँ कीन लेआया ? तब स्वरूपगोस्वामीने सभी समाचार सुनाये और वे उन्हें स्नान कराकर भक्तोंके साथ वासस्थानपर लेग्ये।



# महाप्रभुका अदर्शन अथवा लीलासंवरण

अधैव इसितं गीतं पठितं येः द्वारीरिभिः। अधैव ते न इइयन्ते कष्टं काळस्य चेष्टितम्॥⊛

( सु० र० मां० ३९०। ३९१ )

महाभारतमें स्थान-स्थानपर क्षात्रधर्मकी निन्दा की गयी। युद्धमें खड्ग लेकर जो क्षत्रिय अपने भाई-बन्धुओं और सगे-सम्बन्धियोंका बात-की-बातमें वध कर सकता है, ऐसे कठोर धर्मको धर्मराज युधिष्ठिर-ऐसे महात्माने परम निन्य बताकर भी उसमें प्रवृत्त होनेके लिये अपनी विवशता बतलायी है। किन्तु क्षात्रधर्मसे भी कठोर और कूर कर्म हम-जैसे क्षुद्र लेखकोंका है, जिनके हायमें बज़के समान बलपूर्वक लोहेकी लेखनी

# जो प्राणी आज ही जिस शरीरसे हॅंस रहे थे, सुन्दर-सुन्दर पद गां रहे थे, उत्तम-उत्तम श्लोकोंका पाठ कर रहे थे, वे ही न जाने आज ही कहाँ शह्दय हो गये। अब उनका पाछ मौतिक शरीर दीखता ही नहीं। हा! कराल कालकी कैसी कठोर और कष्टप्रद कीड़ा है। उसकी ऐसी चेष्टाको बार बार विकार है। दे दी जाती है और कहा जाता है कि उस महापुरुवकी अदर्शनलीला लिखो ! हाय ! कितना कठोर कमें है, हृदयको हिला देनेवाले इस प्रसङ्गका वर्णन हमसे क्यों कराया जाता है ! कलतक जिसके मुखकमलको देखकर असंख्य भावुक भक्त भक्तिभागीरथीके मुशीतल और मुखकर सिल्लिक्सी आनन्दमें विभोर होकर अवगाहन कर रहे थे, उनके नेत्रोंके सामनेसे वह आनन्दमय दृश्य हटा दिया जाय, यह कितना गईणीय काम होगा । हाय रे विधाता ! तेरे सभी काम निर्दयतापूर्ण होते हैं ! निर्दयी ! दुनियाभरकी निर्दयताका ठेका तेंने ही ले लिया है । मला, जिनके मनोहर चन्द्रवदनको देखकर हमारा मनकुमुद खिल जाता है, उसे हमारी आँखोंसे ओझल करनेमें मुझे क्या मजा मिलता है ! तेरा इसमें लाभ ही क्या है ! क्यों नहीं तृ सदा उसे हमारे पास ही रहने देता ! किन्तु कोई दयावान् हो उससे तो कुछ कहा-सुना भी जाय, जो पहलेसे ही निर्दयी है, उससे कहना मानो अरण्यमें रोदन करना है । हाय रे विधाता !

सचमुच टीलासंवरणके वर्णन करनेके अधिकारी तो व्यास-वाल्मीकि ही हैं। इनके अतिरिक्त जो नित्य महापुर्रपोंकी लीलासंवरणका उल्लेख करते हैं, वह उनकी अनिधकार चेष्टा ही है। महाभारतमें जब अर्जुनकी त्रिमुवनविख्यात शूरता, वीरता और युद्धचातुर्यकी बातें पढ़ते हैं तो पढ़ते-पढ़ते रॉगटे खड़े हो जाते हैं। हमारी ऑखोंके सामने लंबी-संबी मुजाओंवाले गाण्डीवधारी अर्जुनकी वह विशाल और भन्य मूर्ति प्रत्यक्ष होकर नृत्य करने लगती है। उसीको जब श्रीकृष्णके अदर्शनके अनन्तर आभीर और भीलोंद्वारा छुटते देखते हैं, तो यह सब दृश्य-प्रपञ्च स्वमवत् प्रतीत होने लगता है। तब यह प्रत्यक्ष अनुभव होने लगता है कि यह सब उस खिलाड़ी श्रीकृष्णकी खिलचाड़ है, लीला-प्रियस्थामकी ललित लीलाके सिवा कुछ नहीं है। पाण्डवोंकी सच रित्रता, कष्टसिह्णुता, शूरता, कार्यदक्षता, पद्रता, श्रीकृष्णप्रियता अदि गुणोंको पढ़ते हैं तब रोंगटे खड़े हो जाते हैं, हृदय उनके लिये भर आता है, किन्सु उन्हें ही जब हिमालयमें गलते हुए देखते हैं, तो छाती फटने लगती है। सबसे पहले द्रीपदी बफ्में गिर जाती है। उस कोमलाङ्गी अवलाको बफ्में ही विलिवलाती छोड़कर धर्मराज आगे बढ़ते हैं। वे मुड़कर भी उसकी ओर नहीं देखते। फिर प्यारे नकुल-सहदेव गिर पड़ते हैं। धर्मराज उसी प्रकार दृढ़तापूर्वक वर्फपर चढ़ रहे हैं। हाय, गजब हुआ। जिस भीमके पराक्रमसे यह सहदीगा वसुमती प्राप्त हुई थी वह भी बफ्में पर फिसलनेसे गिर पड़ा और तड़फने लगा। किन्तु युधिष्ठिर किसकी सुनते हैं, वे आगे बढ़े ही जा रहे हैं। अब बह हृदय-विदारक दृश्य आया। जिसके नामसे मनुष्य तो क्या स्वर्गके देवता यर-धर काँपते थे, वह गाण्डीव धनुपधारी अर्जुन मूर्च्छित होकर गिर पड़ा और हा तात! कहकर चीत्कार मारने लगा, किन्तु धर्मराजने मुड़कर भी उनकी ओर नहीं देखा!

सचमुच स्वर्गारोइणपर्वको पढ़ते-पढ़ते रॉगटे खड़े हो जाते हैं। कैसा भी वज्रहृदय क्यों न हो बिना रोये न रहेगा। जब मुझ-जैसे कटोर हृदयवालेकी ऑखोंसे भी अश्रुविन्दु निकल पड़े तब फिर सहृदय पाठकोंकी तो बात ही क्या ?

इसी प्रकार जब बाल्मीकीय रामायणमें, श्रीरामकी सुकुमारता, ब्राह्मणप्रियता, गुरुमक्ति, ध्रुरता और पितृमक्तिकी बातें पढ़ते हैं तो हृदय भर आता है । सीताजीके प्रति उनका कैसा प्रगाढ़ प्रेम या । हाय ! जिस समय कामान्ध रावण जनकर्नान्दनीको जुरा ले गया, तब उन मर्यादा-पुरुषोत्तमकी भी मर्यादा टूट गयी। वे अकेली जानकीके पीछे विश्व-ब्रह्माण्डको अपने अमोध वाणके द्वारा भस्म करनेको उद्यत हो गये।

उस समय उनका प्रचण्ड कोध, दुर्धर्प तेज और असहनीय रोष देखते ही बनता था । दूसरे ही क्षण वे साधारण कामियोंकी भाँति रो-रोकर लक्ष्मणसे पूछने लगते—'भैया! में कौन हूँ, तुम कौन हो ? हम यहाँ क्यों फिर रहे हैं ? सीता कौन है ? हा सीते ! हा प्राणवल्लमे ! त कहाँ चली गयी ?' ऐसा कहते-कहते बेहोश होकर गिर पड़ते हैं। उनके अनुज ब्रह्मचारी लक्ष्मणजी बिना खाये-पीये और भूख-नींदका परित्याग किये छायाकी तरह उनके पीछे-पीछे फिरते हैं और जहाँ श्रीरामका एक बूँद पसीना गिरता है, वहीं वे अपने कलेजेको काटकर उसका एक प्याला खून निकालकर उससे उस स्त्रेद-विन्द्रको घोते हैं। उन्हीं लक्ष्मणका जब श्रीरामचन्द्रजीने छद्मवेशधारी यमराजके कहनेसे परित्याग कर दिया और वे श्रीरामके प्यारे भाई सुमित्रानन्दन महाराज दशरथके प्रिय पुत्र सरयू नदीमें निमन्नकर अपने प्राणोंको खोते हैं तो हृदय फटने लगता है। उससे भी अधिक करुणापूर्ण तो यह दृश्य है कि जब श्रीरामचन्द्रजी भी अपने भाइयोंके साथ उसी प्रकार सरयुमें दारीरको निममकर अपने नित्यधाम-को पधारते हैं । सचमुच इन दोनों महाकवियोंने इन करुणापूर्ण प्रसङ्गोंको लिखकर करणाकी एक अविच्छिन धारा वहा दी है जो इन ग्रन्थोंके पठन करनेवालोंके नेत्र-जलसे सदा बढती ही रहती है। महाभारत और रामायणके ये ही दो स्थल मुझे अत्यन्त प्रिय हैं। इन्हीं हृदयविदारक प्रकरणोंको जब पढता हैं, तभी कुछ हृदय पसीजता है और श्रीराम-कृष्णकी लीलाओंकी कुछ-कुछ झलक-सी दिखायी देने लगती है।

यह हम-जैसे नीरस हृदयवाळींके लिये हैं। जो भगवत्-कृपा-पात्र हैं। जिनके हृदय कोमल हैं। जो सरस हैं। भावुक हैं। प्रेमी हैं और श्रीराम-कृष्ण-के अनन्य उपासक हैं। उन सबके लिये तो ये प्रकरण अध्यन्त ही असहा हैं। उनके मतमें तो श्रीराम-कृष्णका कभी अदर्शन हुआ ही नहीं। वे नित्य हैं, शाश्वत हैं । आत्मासे नहीं, वे शरीरसे भी अभी ज्यों के त्यों ही विराजमान हैं । इसील्ये श्रीमद्वालमीकीयके पारायणमें उत्तरकाण्ड छोड़ दिया जाता है । वैष्णवगण राजगही होनेपर ही रामायणकी समाप्ति समझते हैं और वहीं रामायणका नवाह समाप्त हो जाता है । गोस्वामी तुळसीदासजीने तो इस प्रकरणको एकदम छोड़ ही दिया है । भळा वे अपनी कोमल और भक्तिभरी लेखनीसे सीतामाताका परित्याग, उनका पृथ्वीमें समा जाना और गुप्तारघाटपर रामानुज लक्ष्मणका अन्तर्धान हो जाना इन हृदयविदारक प्रकरणोंको कैसे लिख सकते थे ।

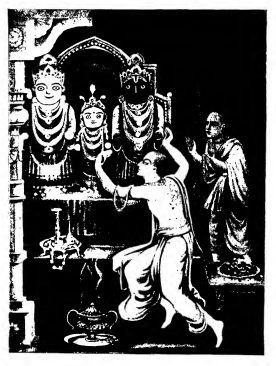
इसी प्रकार श्रीचैतन्यचरित्रलेखकोंने भी श्रीचैतन्यकी अन्तिम अंदर्शन-ळीळाका वर्णन नहीं किया है। सभी इस विषयमें मौन ही रहे हैं। हाँ ·चैतन्यमंगल' कारने कुछ थोड़ा-सा पर्णन अवश्य किया है, सो अदर्शन-की दृष्टिसे नहीं । उसमें श्रीचैतन्यदेवके सम्बन्धकी सब करामाती अली-किक चमत्कारपूर्ण घटनाओंका ही वर्णन किया गया है। इसीलिये उनका शरीर साधारण लोगोंकी भाँति शान्त नहीं हुआ, इसी दृष्टिसे अलैकिक घटना ही समझकर उसका वर्णन किया गया है । नहीं तो सभी वैष्णव इस दुःखदायी प्रसङ्गको सुनना नहीं चाहते। कोमल प्रकृतिके वैष्णव भला इसे सन भी कैसे सकते हैं ? इसीलिये एक भौतिक घटनाओं को ही सत्य और इतिहास माननेवाले महानभावने लिखा है कि 'श्रीचैतन्यदेवके भक्तोंकी अन्धमक्तिने श्रीचैतन्यदेवकी मृत्युके सम्बन्धमें एकदम पर्दा डाल दिया है। ' उन भोले भाईको यह पता नहीं कि चैतन्य तो नित्य हैं। भला चैतन्यकी भी कभी मृत्यु हो सकती है। जिस प्रकार अग्नि कभी नहीं बुझती उसी प्रकार चैतन्य भी कभी नहीं मरते। अज्ञानी पुरुष ही इन्हें बुझा और मरा हुआ समझते हैं । अग्नि तो सर्वव्यापक है, विश्व उसीके ऊपर अवलम्बित है। संसारमेंसे अग्नितश्व निकाल दीजिये उसी क्षण प्रलय हो जाय। शरीरके पेटकी अग्निको शान्त कर दीजिये उसी क्षण शरीर ठंडा हो जाय । सर्वव्यापक अग्निके ही सहारे यह विश्व खड़ा है। वह हमें इन चर्म-चक्षओं से सर्वत्र प्रत्यक्ष नहीं दीखती। दो लकडियोंको धिसिये। अग्नि प्रत्यक्ष हो जायगी। इसी प्रकार चैतन्य सर्वत्र व्यापक हैं। त्याग, वैराग्य और प्रेमका अवलम्बन कीजिये,चैतन्य प्रत्यक्ष होकर ऊपरको हाथ उठा-उठाकर ज़त्य करने लगेंगे। जिसका जीवन अग्निमय हो, जो श्रीकृष्णप्रेममें छटपटाता-सा दृष्टिगोचर होता हो। जिसके शरीरमें त्यागा, वैराग्य और प्रेमने घर बना लिया हो। जो दूसरोंकी निन्दा और दोष-दर्शनसे दूर रहता हो, वहाँ समझ लो कि श्रीचैतन्य यहाँ प्रत्यक्ष प्रकट हो गये हैं। यदि सचमच चैतन्यके दर्शन करनेके प्रम उत्सक हो तो इन्हीं स्थानोंमें चैतन्यके दर्शन हो सर्वेगे। किन्त ये सब बातें तो ज्ञानकी हैं। भक्तको इतना अवकाश कहाँ कि वह इन ज्ञानगाथाओंको श्रवण करे । वह तो श्रीचैतन्य-चरित्र ही सुनना चाहता है। उसमें इतना पुरुषार्थ कहाँ ! उसका पुरुषार्थ तो इतना ही है कि वह भक्तरूपमें या भगवानरूपमें श्रीकृष्णने जो-जो लीलाएँ की हैं उन्होंको बार-बार सनना चाहता है। उसकी इच्छा नहीं कि सभी लीलाओंको सन ले। श्रीकृष्णकी सभी लीलाओंका पार तो वे स्वयं ही नहीं जानते फिर दूसरा कोई तो जान ही क्या सकता है ! भक्त तो चाहता है, चाहे कपसे ला दो या घडेसे हमारी तो एक लोटेकी प्यास है, नदीसे लाओगे तो भी एक ही लोटा पीवेंगे और घड़ेसे दोगे तो भी उतना ही । समदमेंसे लाओ तो सम्भव है, हमसे पिया भी न जाय । क्योंकि उसका पान तो कोई अगस्त्य-जैसे महापुरुष ही कर सकते हैं। इसलिये भावुक भक्त सदा श्रीकृष्ण और उनके दूसरे स्वरूप श्रीकृष्ण-भक्तोंकी ही लीलाओंका श्रवण करते रहते हैं। उनका कोमल

हृदय इन अप्रकट और अदर्शन ळीळाओंको श्रवण नहीं कर सकता, क्योंकि शिरीपकुसुमके समान, छुईमुईके पत्तोंके समान उनका शीघ ही द्रवित हो जानेवाला हृदय होता है । यह बात भी परम भावुक भक्तोंकी है, किन्तु हम-जैसे वज्रके समान हृदय रखनेवाळे पुरुष क्या करें ? भक्तका तो लक्षण ही यह है कि भगवलामके श्रवणमात्रसे ही चन्द्रकान्त-मणिके समान उसके दोनों नेत्र बहने लगें । आँसू ही भक्तका आभूषण है, आँसूमें ही श्रीकृष्ण लिये रहते हैं । जिस आँखमें आँसू नहीं वहाँ श्रीकृष्ण नहीं । तब हम कैसे करें, हमारी आँखोंमें तो आँसू आते ही नहीं । हाँ, ऐसे-ऐसे हृदयविदारक प्रकरणोंको कभी पढ़ते हैं तो दो-चार बूँदें आप-से-आप ही निकल पड़ती हैं, इसलिये भक्तोंको कष्ट देनेके निमित्त नहीं, अपनी आँखोंको पवित्र करनेके निमित्त, अपनी बज्रके समान हृदयको पिषडानेके निमित्त हम यहाँ अति संक्षेपमें श्रीचैतन्य-देवके अदर्शनका यत्किञ्चत् वृत्तान्त लिखते हैं ।

चौबीस वर्ष नवद्दीपमें रहकर गृहस्थाश्रममें और चौबीस वर्ष संन्यास लेकर पुरी आदि तीयोंमें प्रभुने विताये। संन्यास लेकर छः वर्षोतक आप तीयोंमें भ्रमण करते रहे और अन्तमें अठारह वर्षोतक अचल जगन्नाथजीके रूपमें पुरीमें ही रहे। बारह वर्षोतक निरन्तर दिव्योन्मादकी दशामें रहे। उसका यत्किञ्चित् आभास पाठकोंको पिछले प्रकरणोंमें मिल चुका है। जिन्होंने प्रार्थना करके प्रभुको बुलाया या उन्होंने ही अब पहेली मेजकर गौरहाट उठानेकी अनुमति दे दी। इधर स्नेहमयी शचीमाता भी इस संसारको त्यागकर परलेकवासिनी बन गर्यो। श्रीचैतन्य जिस कार्यके लिये अवतरित हुए थे, वह कार्य भी सुचाकरीतिसे सम्पन्न हो गया। अब उन्होंने लीलासंवरण करनेका निश्चय कर लिया। उनके अन्तरक्क भक्त तो प्रभुके रंग-ढंगको ही देलकर अनुषान लगा रहे थे कि प्रभु

अब हमसे ओझल होना चाहते हैं। इसलिये वे सदा सचेष्ट ही बने रहते थे।

शाके १४५५ ( संवत् १५९०, ई० सन् १५३३ ) का आघाढ महीना था। रथयात्राका उत्सव देखनेके निमित्त गौडदेशसे कछ भक्त आ गये थे। महाप्रभु आज अन्य दिनोंकी अपेक्षा अत्यधिक गम्भीर थे। भक्तोंने इतनी अधिक गम्भीरता उनके जीवनमें कभी नहीं देखी । उनके ललाटसे एक अद्भुत तेज-सा निकल रहा था। अत्यन्त ही दत्तचित्त होकर प्रभु स्वरूपगोस्वामीके मुखसे श्रीकृष्णकथा श्रवण कर रहे थे। सहसा वे वैसे ही जरूदीसे उठकर खड़े हो गये और जरूदांसे अकेले ही श्रीजगन्नाथजीके मन्दिरकी ओर दौड़ने लगे। मक्तीको परम आश्चर्य हुआ । महाप्रभु इस प्रकार अकेले मन्दिरकी ओर कभी नहीं जाते थे, इसलिये भक्त भी पीछे-पीछे प्रभुके पादपद्मोंका अनुसरण करते हुए दौड़ने लगे । आज महाप्रभ अपने नित्यके नियमित स्थानपर-गरुडस्तम्भके समीप नहीं रुके, वे सीधे मन्दिरके दरवाजेके समीप चले गये। सभी परम विस्मित-से हो गये । महाप्रभुने एक वार द्वारपरसे ही उझककर श्रीजगन्नाथजीकी ओर देखा और फिर जर्ह्यांसे आप मन्दिरमें घस गये। महान् आश्चर्य ! अघटित घटना ! ऐसा पहले कभी भी नहीं हुआ था । मन्दिरके सभी कपाट अपने-आप ही बंद हो गये। महाप्रभ अकेले ही मन्दिर-के भीतर थे। सभी भक्तगण चपचाप दरवाजेपर खड़े इस अलैकिक दृश्यको उत्सकताके साथ देख रहे थे । गुजाभवनमें एक पूजा करनेवाले भाग्यवान पुजारी प्रमुकी इस अन्तिम लीलाको प्रत्यक्ष देख रहे थे। उन्होंने देखा, महाप्रम जगन्नायजीके सम्मुख हाथ जोडे खंडे हैं और गद्गद-कण्ठसे प्रार्थना कर रहे हैं---



प्रभुने श्रीजगन्नाथजीके विग्रहका आलिङ्गन किया

ंहे दीनवरसल प्रभो ! हे द्यामय देव ! हे जगित्ता जगन्नाथदेव ! सत्य, त्रेता, द्वापर और किल इन चारों युगोंमें किलयुगका एकमात्र धर्म श्रीकृष्णसंकीर्तन ही है । हे नाथ ! आप अब जीवोंपर ऐसी दया कीजिये कि वे निरन्तर आपके सुमधुर नामोंका सदा कीर्तन करते रहें । प्रभो ! अब घोर किलयुग आ गया है, इसमें जीवोंको आपके चरणोंके सिवा दूसरा कोई आश्रय नहीं । इन अनाश्रित जीवोंपर कृपा करके अपने चरणकमलोंका आश्रय प्रदान कीर्जिये ।' वस, इतना कहते-कहते प्रभुने श्रीजगलायजीके श्रीविग्रहको आलिङ्गन किया और उसी क्षण आप उसमें छीन हो गये।

पुजारी जर्दिसे यह कहता हुआ—प्रामो ! यह आप क्या कर रहे हैं, दयालो ! यह आपकी कैसी लीला है' जर्दिसे प्रमुको पकड़नेकें लिये दौड़ा ! किन्तु प्रमु अब वहाँ कहाँ ! वे तो अपने असली खरूपमें प्रतिष्ठित हो गये । पुजारी भूर्छित होकर गिर पड़ा और हा देव ! हे प्रमो ! हे दयालो ! कहकर जोरोंसे चीत्कार करने लगा । द्वारपर खड़े हुए मक्तोंने पुजारीका करणाकन्दन सुनकर जर्दिसे किवाड़ खोलनेको कहा, किन्तु पुजारीको होश कहाँ ! जैसे तैसे यहुत कहने-सुननेपर पुजारीने किवाड़ खोले । मक्तोंने मन्दिरमें प्रवेश किया और प्रमुको वहाँ न देखकर अथीर होकर वे पूलने लगे—'प्रमु कहाँ हैं ?' पुजारीने लड़खड़ाती हुई वाणीमें सक-स्ककर सभी कहानी कह सुनायी । सुनते ही मक्तोंकी जो दशा हुई, उसका वर्णन यह काले मुखकी लेखनी मला कैसे कर सकती है ! मक्त पछाड़ खा-खाकर गिरने लगे, कोई दीवारसे सिर रगड़ने लगा । कोई पत्थरसे माथा फोड़ने लगा । कोई रोते-रोते धूलिमें लोटने लगा । स्वरूपगोखामी तो प्रमुके वाहरी प्राण ही थे । वे प्रमुके वियोगको कैसे सह सकते थे । वे सुपचाए साम्प्रत भावसे खड़े रहे । उनके पैर लड़खड़ाने

लगे । भक्तोंने देखा उनके मुँहसे कुछ धुआँ-सा निकल रहा है । उसी समय फट्से एक आवाज हुई । खरूपगोखामीका हृदय फट गया और उन्होंने भी उसी समय प्रसुके ही पथका अनुसरण किया ।

भक्तोंको जगनायपुरी अब उजड़ी हुई नगरी-सी माल्म हुई । किसीने तो उसी समय समुद्रमें कृदकर प्राण गँवा दिये । किसीने कुछ किया, और बहुत-से पुरीको छोड़कर विभिन्न स्थानोंमें चड़े गये । पुरीसे अब गौरहाट उठ गयी । वक्षेश्वर पण्डितने फिर उसे जमानेकी चेष्टा की, किन्तु उसका उछेल करना विषयान्तर हो जायगा । किसीके जमानेसे हाट योड़े ही जमती है, लाखों मठ हैं और उनके लाखों ही पैर पुजानेवाले महन्त हैं, उनमें वह चैतन्यता कहाँ ? साँप तो निकल गया, पीछे-से लक्षीरको पीटते रहो । इससे क्या ? इस प्रकार अइतालीस वर्गातक इस घराधामपर प्रेमरूपी अमृतकी वर्षा करनेके पश्चात् महाप्रमु अपने सत्स्वरूपमें जाकर अवस्थित हो गये । बोलो प्रेमावतार श्रीचैतन्यदेवकी जय ! बोलो उनके सभी प्रिय पार्परोंकी जय ! बोलो अमगवनामप्रचारक श्रीगीरचन्टकी जय !

नामसंकीर्त्तनं यस्य सर्वपापप्रणाशनम् । प्रणामो दुःखशमनस्तं नमामि हरिं परम् ॥ (श्रीमद्भागवत १२ । १३ । २३ )

'जिनके नामका सुमधुर संकीर्तन सर्व पापोंको नाश करनेवाळा है और जिनको प्रणाम करना सकळ दुःखोंको नाश करनेवाळा है उन सर्वोत्तम श्रीहरिके पादपद्योंमें में प्रणाम करता हूँ।'

इति राम्



## श्रीमती विष्णुप्रियादेवी

गौरशक्ति महामायां नवद्वीपनिवासिनीम् । विष्णुप्रियां सतीं साध्वीं तां देवीं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥॥

( স০ ব০ 🕫 )

यह विश्व महामाया शक्तिक ही अवलम्बसे अवस्थित है । शक्तिः हीन संसारकी कल्पना ही नहीं हो सकती । सर्वशक्तिमान् शिव भी शक्तिक विना शव वने पड़े रहते हैं । जब उनके अचेतन शवमें शक्ति देवीका सञ्चार होता है, तभी वे शवसे शिव वन जाते हैं । शक्ति प्रच्छन रहती है और शक्तिमान् प्रकट होकर प्रतिद्धि प्राप्त कर लेता है । यथार्थमें तो उस शक्तिकी ही साधना कटोर है । वनवासी वीतरागी विरक्त तपस्वियोंकी अपेक्षा छिपकर साधना करनेवाली मती-साध्वी, शक्तिरूपिणी देवीकी तपस्थार्थों में अधिक श्रेष्ठ मानता हूँ । हृदयपर हाथ रखकर उस सतीकी तपश्चर्याकी कल्पना तो कीजिये, जो संसारमें रहकर भी संसारसे एकदम प्रयक् रहती है । उसकी सम्पूर्ण संसार पतिकी मनोहर मूर्तिमें ही सन्निहित हो जाता है । उसकी सभी इन्द्रियोंके व्यापार, चित्त और मनकी कियाएँ एकमात्र पतिके ही लिये होती हैं । पतिके रूपका चिन्तन ही उसके मनका आहार बन जाता है । अहा ! कितनी ऊँची स्थित होती होगी, क्या कोई शरीरको सुखाकर ही अपनेको कृतकृत्य समझनेवाला तपस्वी इस भयङ्कर तपस्थाका अनुमान लगा सकता ?

ॐ नवदीपमें निवास करनेवाली श्रीगौराङ्गदेवकी शक्ति महामायास्वरूपिणी सती-साध्वी श्रीविष्णुप्रियादेवीको मैं प्रणाम करता हुँ।

चै० च० ख०५-१४--

#### २१० श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ५

भगवान बुद्धदेवके राज्य-त्यागकी सभी प्रशंसा करते हैं। किन्तु उस साध्वी गोपाका कोई नाम भी नहीं जानता जो अपने पाँच वर्षक पुत्र राहुलको संन्यासी बनाकर स्वयं भी राजमहुल परित्याग करके अपने पति भगवान् बुद्धदेवके साथ भिक्षणीवेपमें द्वार-द्वार भिक्षा माँगती रही। परमहंस रामकृष्णदेवके वैराग्यकी बात सभीपर विदित है, किन्त उस भोली बाला शारदादेवीका नाम बहुत कम लोग जानते हैं जो पाँचवर्षकी अबोध बालिकाकी दशामें अपने पितृगृहको परित्याग करके अपने पगले पतिके घरमें आकर रहने लगी । परमहंसदेवने जब प्रेमके पागलपनमें संन्यास लिया था। तब वह जगन्माता पूर्ण युवती थी। अपने पतिके पागलपनकी बार्ते सुनकर वह लोकलाजकी कुछ भी परवा न करके अपने संन्यासी स्वामीके साथ रहने लगी । कल्पना तो कीजिये । युवावस्था रूपलावण्ययुक्त परम रूपवान् पुरुषकी सेवाः सो भी एकान्तमें और वह भी पादसेवाका गुरुतर कार्य। परम आश्चर्यकी बात तो यह है कि वह पुरुष भी परपुरुष नहीं अपना सगा खामी ही है, जिसपर भी किसी प्रकारका विकार मनमें न आना । 'कामश्राष्ट्रगुण: स्मृत:' \* कहनेवाले वे कवि कल्पना करें कि क्या ऐसी घोर तपस्या पञ्चाग्नि तापने और शीतमें सैकड़ों वर्षीतक जलमें खड़े रहनेवाली तपस्यासे कुछ कम है ?अहा ! ऐसी सती-साध्वी देवियोंके चरणोंमें हम कोटि-कोटि प्रणाम करते हैं। महाप्रभुके त्याग-वैराग्यका बृत्तान्त तो पाठक पिछले प्रकरणोंमें पढ ही चुके हैं, किन्तु उनसे भी बढकर त्याग और वैराग्य श्रीमती विष्णुप्रिया-जीका था। प्रभुका साधन सभी भक्तोंके समक्षमें हुआ, इससे भक्तोंके द्वारा वह संसारको विदित हो गया परन्तु श्रीविष्णुप्रियाजीकी साधना घरके भीतर एक गहरे कोनेमें नर-नारियोंकी दृष्टिसे एकदम अलग हुई इमलिये वह उतनी अधिक प्रसिद्धि प्राप्त न कर सकी । उनकी साधनाका

<sup>#</sup> स्त्रियों में पुरुषोंकी अपेक्षा आठगुना कामोद्वेग बताया जाता है।

जो भी कुछ थोड़ा-बहुत समाचार मिलता है, उसे मुनकर रोंगटे खहे हो जाते हैं। क्या कोई भी व्यक्ति इस प्रकारकी कठोरता कर सकता है ? अवला कही जानेवाली नारी-जातिके द्वारा क्या इतनी तीव्रतम तपस्या सम्भव हो सकती है ? किन्तु इसमें अविश्वासकी तो कोई बात ही नहीं। अद्वैताचार्यजीके प्रिय शिष्य ईशान नागरने प्रत्यक्ष देखकर अपने प्रसिद्ध प्रन्य 'अद्वैत-प्रकाश' में इसका उल्लेख किया है। उस कठोरताकी कथाको सुनकर तो कठोरताका भी हृदय फटने लगेगा। बड़ी ही कहण कहानी है।

महाप्रभु संन्यास लेकर गृहत्यागी वैरागी बन गये, उससे उस पतिप्राणा प्रियाजीको कितना अधिक होरा हुआ होगाः यह विषय अवर्णनीय है। मनुष्यकी शक्तिके बाहरकी बात है। एक बार वृन्दावन जाते समय केवल विष्णाप्रयाजीकी ही तीत्र विरहवेदनाको शान्त करने-के निमित्त क्षणभरके लिये प्रभु अपने पुराने घरपर पधारे थे। उस समय विष्णुप्रियाजीने अपने संन्यासी पतिके पादपद्मोंमें प्रणत होकर उनसे जीवन।लम्बनके लिये किसी चिह्नकी याचना की थी । दयामय प्रभुने अपने पादपद्मींकी पुनीत पादुकाएँ उसी समय प्रियाजीको प्रदान की थीं और उन्होंके द्वारा जीवन धारण करते रहनेका उपदेश किया था । पतिकी पादुकाओंको पाकर पतिपरायणा वियाजीको परम प्रसन्नता वाप्त हुई और उन्होंको अपने जीवनका सहारा बनाकर वे इस पाञ्चभौतिक शरीरको टिकाये रहीं। उनका मन सदा नीलाचलके एक निभृत स्थानमें किन्हीं अरुण रंगवाले दो चरणोंके बीचमें भ्रमण करता रहता। शरीर यहाँ नवद्वीपमें रहता, उसके द्वारा वे अपनी वृद्धा सासकी सदा सेवा करती रहतीं । शचीमाताके जीवनका एकमात्र अवलम्बन अपनी प्यारी पुत्र-वधुका कमलके समान म्लान मुख ही था। माता उस म्लान मुखको विकसित और प्रफुछित करनेके लिये भाँति-भाँतिकी चेष्टाएँ करती।

पुत्रवर्ष्के सुवर्णके समान शरीरको सुन्दर-सुन्दर वस्त्र और आभूषणोंसे सजातीं। प्रमुके भेजे हुए जगन्नाथजीके बहुत ही मूस्यवान् पट्टवस्त्रको वे उन्हें पहनातीं तथा और भी विविध प्रकारसे उन्हें प्रसन्न रखनेकी चेष्टा करतों। किन्तु विध्युप्रियाजोको प्रसन्नता तो पुरीके गम्भीरा मन्दिर-के किसी कोनेमें थिरक रही है, वह नवद्वीपमें कैसे आ जाय। शरीर तो उसके एक ही है, हसीलिये इन वस्त्राभूषणोंसे विध्युप्रियाजीको अणुमात्र भी प्रसन्नता न होती। वे अपनी वृद्धा सासकी आज्ञाको उल्लब्धन नहीं करना चाहती थीं। प्रमुके प्रेषित प्रसादी पट्टवस्नका अपमान न हो, इस भयसे वे उस मूल्यवान् वस्नको भी धारण कर लेतीं, और आभूषणोंको भी पहन लेतीं किन्तु उन्हें पहनकर वे बाहर नहीं जाती थीं।

प्रभुका पुराना भृत्य ईशान अभीतक प्रभुके घरपर ही या। शचीमाता उसे पुत्रकी भाँति प्यार करतीं। वही प्रियाजी तथा माताजीकी सभी प्रकार-की सेवा करता था। ईशान बहुत बृद्ध हो गया था। इसीलिये प्रभुने वंशीवदन नामक एक ब्राह्मणको माताकी सेवाके निमित्त और भेज दिया था। ये दोनों ही तन-मनसे माता तथा प्रियाजीकी सभी सेवा करते थे। प्रियाजीके पास काञ्चना नामकी एक उनकी सेविका ससी यी। वह सदा प्रियाजीके साथ ही रहती और उनकी हर प्रकारकी सेवा करती। दामोदर पण्डित भी नवद्वीपमें ही रहकर माताकी रेख-देख करते रहते और बीच-बीचमें पुरी जाकर माताजी तथा प्रियाजीका सभी संवाद मुना आते। विष्णुप्रियाजी उन दिनों घोर त्यागमय जीवन विताती थीं। दामोदर पण्डितके द्वारा प्रभु जब इनके घोर वैराग्य और कठिन तपका समाचार सुनते तब वे मन-ही-मन अत्यधिक प्रसक्त होते।

विष्णुप्रियाजीका एकमात्र अवलम्बन वे प्रमुकी पुनीत पादुकाएँ ही यीं। अपने पूजायहमें वे एक उच्चासनपर उन पादुकाओंको पषराये हुए यीं और नित्यप्रति धूप, दीप, नैवेद्य आदिसे उनकी पूजा किया करती थीं। वे निरन्तर—

> हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्णहरे हरे॥

—इसी महामन्त्रको जपती रहतीं। उन्होंने अपना आहार बहुत ही कम कर दिया था, किन्तु शचीमाताके आग्रहसे वे कभी-कभी कुछ अधिक मोजन कर लेती थीं।

पुत्रशोकसे जर्जरित हुई वृद्धा माताका हृदय फट गया या । पुत्रकी दिन्योनमादकारी अवस्था सुनकर तो उसके घायल हृदयमें मानो किसीने विषसे बुसे हुए बाण नेध दिये हों। एक दिन माताने अधीर होकर भक्तोंसे कहा-'निमाईके विरहदुःखकी ज्वाला अब मेरे अन्तः-करणको तीव्रताके साथ जला रही है, अब मेरा यह पार्थिव शरीर टिक न सकेगा, इसलिये तम मझे भगवती भागीरथीके तटपर ले चलो । भक्तोंने जगन्माताकी आज्ञाका पालन किया, और वे स्वयं अपने कर्स्बोपर पालकी रखकर माताको गङ्गाकिनारे ले गये । पीछेसे पालकीपर चढकर विष्ण-प्रियाजी भी वहाँ पहुँच गर्यो । पुत्रशोकसे तड़फड़ाती हुई माताने अपनी प्यारी पुत्रवधुको अपने पास बुलाया । उसके हाथको अपने हाथसे धीरे-चीरे पकड़कर माताने कष्टके साथ पुत्रवधूका माथा चूमा और उसे कुछ उपदेश करके इस नश्वर शरीरको त्याग दिया । शचीमाताके वैकण्ठगमनसे सभी भक्तोंको अपार दुःख हुआ । सासकी किया कराकर प्रियाजी घर लौटीं । अब वे नितान्त अकेली रह गयी थीं । ईशान मातासे पहले ही परलोकवासी बन चुका था, उसे अपनी स्नेहमयी माताका यह हृदय-विदारक दृश्य अपनी आँखोंसे नहीं देखना पड़ा। घरमें वंशीवदन था, और दामोदर पण्डित भी गृहके कार्योंकी रेख-देख करते थे। विष्ण- प्रियाजीका वैराग्य अब और भी अधिक बढ़ गया, अब वे दिनरात्रि अपने प्राणनाथके विरहमं तइफती रहती यीं। अभीतक माताके वियोगका दुःख कम नहीं हुआ या कि प्रियाजीकं। यह हृद्धयिदारक समाचार मिला कि श्रीगीर अपनी लीलाकों संवरण करके अपने नित्यधामको ,चले गये। इस दुस्सह समाचारको सुनकर तपिस्तनी विष्णुप्रियाजी, कटे हुए केलेकं वृक्षकं समान भूमिपर गिर पड़ीं। उन्होंने अल-जलका एकदम परित्याग कर दिया। स्वामिनी-मक्त वंशीवदन ऐसी दशामें कैसे अलप्रहण करता। वह प्रियाजीका मन्त्रशिष्य भी था, इसलिये उसने भी अपने मुँहमें अलका दाना नहीं दिया। मक्तोंने आकर भाँति-माँतिकी विनती की, किन्तु प्रियाजीने अल-जल ग्रहण करना स्वीकार ही नहीं किया। जब स्वप्रमें आकर प्रत्यक्ष श्रीगौराङ्गदेवने उनसे अभी कुछ दिन और शरीर श्रारण करनेकी आज्ञा दी, तब उन्होंने योड़ा अल ग्रहण किया।

एक दिन प्रियाजी भीतर शयन कर रही थीं, वंशीवदन बाहर बरामदेमें सो रहा था । उसी समय स्वप्नमें उन्होंने देखा—मानो प्रत्यक्ष श्रीगौराङ्क आकर कह रहे हैं— 'जिस नीमके नीचे मैंने माताके स्तनका पान किया था, उसीके नीचे भेरी काष्ठकी मूर्ति स्थापित करो, में उसीमें आकर रहूँगा ।' विष्णुप्रियादेवी उसी समय चौंककर उठ वैठीं, प्रातःकाल होनेको था, वंशीवदन भी जाग गया और उसने भी उसी खण ठीक यही स्वप्न देखा था । जब दोनोंने परस्पर एक दूसरेको स्वप्नकी बात सुनायी, तब तो शींघ्र ही दाकमयी मूर्तिकी स्थापनाका आयोजन होने लगा । वंशीवदनने उसी नीमकी एक सुन्दर लकड़ी काटकर बढ़िंसे एक बहुत ही सुन्दर श्रीगौराङ्गकी मूर्ति बनकायी । पंद्रह दिनमें मूर्ति बनकर तैयार हो गयी, वंशीवदनने लोहेकी सलाकासे उसपर अपना नाम खोदा । जब वस्नाभूगण पहनाकर श्रीगौराङ्गविग्रहको सिंहामनपर पश्चाया गया, तब सभीको उसमें प्रत्यक्ष श्रीगौराङ्गके दर्शन होने लगे । वंशी-

वदनने दूर-दूरसे भक्तों को बुलाकर खूब धूमधामसे उस मूर्तिकी प्रतिष्ठा की और एक बड़ा भारी भण्डारा किया। देवी विष्णुप्रियाजीने श्रीविमहक्षी नित्य-नैमित्तिक पूजांके निमित्त अपने भाई तथा भाईके पुत्र यादव-नन्दनको मन्दिरमें नियुक्त किया। श्रीविष्णुप्रियाजी नित्यप्रति मन्दिरमें दर्शन करनेके निमित्त जाया करती थीं और वंशीवदन भी उस मने।हर मूर्तिके दर्शनोंसे परम प्रसन्न होता था। वह मूर्ति अवतक श्रीनवद्वीपमें विराजमान है और उसके गोस्वामी पुजारी उन्हीं श्रीयादवनन्दनाचार्यके वंशजोंमेंसे होते हैं। आजकल वे सभी श्रीमान् और धन-सम्पन्न है, भक्तोंमें वे महाप्रभुके स्यालकवंश गोस्वामी बोले जाते हैं।

कुछ कालके अनन्तर वंशीवदन भी इस असार संसारको परित्याम करके परलोकवासी बन गये। अब प्रियाजीकी सभी सेवाका भार बृद्ध दामोदर पण्डितके ही ऊपर पड़ा । अपने प्रिय शिष्यके वियोगसे प्रियाजीको अत्यिक्त क्लेश हुआ, और अब उन्होंने घरसे बाहर निकलना भी बंद कर दिया। पहले अँधेरेमें काञ्चनके साथ गङ्कास्त्रान करनेके निमित्त घाटपर चली जाती थीं, अब घरमें ही गङ्काजल मेंगाकर स्नान करने लगी। कोई भी पुरुष उनके दर्शन नहीं कर सकता था। उन्होंने वैसे तो पर-पुरुषसे जीवनभरमें कभी बातें नहीं कीं, किन्तु अब उन्होंने मक्तोंको भी दर्शन देना बंद कर दिया। शामके समय पर्देकी आड़मेंसे भक्तोंको उनके चरणोंके दर्शन होते थे, उन अरुण रंगके कोमल चरण-कमलोंके दर्शनसे ही भक्त अपनेको कृतकृत्य समझते।

श्रीमद् अद्वैताचार्यजी अमीतक जीवित थे। बृद्धावस्थाके कारण उनका शरीर बहुत ही अधिक जर्जरित हो गया था। उन्होंने जब प्रिया-जीके ऐसे कठोर तपकी बात सुनी, तब तो उन्होंने अपने प्रिय शिष्य ईशान नागरको प्रियाजीका समाचार लेनेके निमित्त नवद्वीप भेजा। शान्ति- पुरसे नागर महाशय आये। यहाँ दामोदर पण्डित और श्रीवास पण्डितसे मिलकर उन्होंने जगन्माता श्रीविष्णुप्रियाजीके दर्शनों ही इच्छा प्रकट की। दामोदर पण्डित ईशान नागरको प्रियाजीके अन्तःपुरमें छे गये। और वे प्रियाजीक चरणकमलोंके दर्शनोंसे कृतार्थ हुए। उन दिनों प्रियाजीका तप अलैकिक हो रहा था। वे सदा पूजामन्दिरमें ही बैठी रहतीं। एक पात्रमें चावल भरकर सामने रख लेतीं और दूसरे पात्रको खाली ही रखतीं। प्रातःकाल स्नान करके वे महामन्त्रका जप करने बैठती। एक बार—

### हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

—यह सोलह नामोंबाला मन्त्र कह लिया और एक चावल उस खाली पात्रमें डाल दिया। इस प्रकार तीसरे पहरतक वे निरन्तर जप करती रहती। जपकी संख्याके साथ डाले हुए उतने ही चावलोंको तीसरे पहर बनातीं। उनमें न तो नमक डालतीं और न दाल बनातीं। बस, उन्हींमेंसे थोड़े ने चावल भोग लगाकर प्रसादरूपमें स्वयं पा लेतीं, और शेष थोड़े से भक्तोंको प्रसाद बाँटनेके निमित्त थालीमें छोड़ देतीं, जिसे काञ्चना भक्तोंमें बाँट देती। पाठक, अनुमान तो लगावें। बत्तीस अक्षरवाले इस मन्त्रको जपनेसे कितने चावल तीसरे पहरतक होते होंगे, उन्हें ही बिना दाल-सागके पाना और प्रसादके लिये शेप भी छोड़ देना। अल्याहारकी यहाँ इद हो गयी। ईशान नागरने अपने 'चैतन्यप्रकाश' नामक प्रन्थमें स्वयं वर्णन किया है—

विष्णुप्रिया माता शचीदेवीर अन्तर्धाने । भक्त-द्वारे द्वाररुद्ध कैला स्वेच्छाकमे ॥ तार आज्ञा विना ताने निषेध दर्धाने । अल्पन्स्य कठोर व्रत करिछा धारणे ॥ प्रस्पृषेते स्नान करि कृताह्विक हथ्या।

हिरेनाम किर किछू तण्डुल लह्या॥

नाम प्रति एक तण्डुल मृत-पान्ने राख्य।

हेन मते तृतीय प्रहर नाम लय॥

जपान्ते सेइ संख्यार तण्डुल मात्र लय्या।

यप्ते पाक करे मुख बस्त्रेते बान्धिया॥

अलवण अनुपकरण अन्न लय्या।

महाप्रभुर भोग लगाय काकृति करिया॥

विविध विलाप किर दिया आचमनी।

मुष्टिक-प्रसाद मात्र भुरूजेन आपनि॥

अवशेषे प्रसादान्न बिलाय भक्तेरे।

एलन कठोर वत के किरते पारे॥

अर्थात् 'दाचीमाताके अन्तर्धान हो जानेके अनन्तर श्रीविष्णुपियां देवी भक्तों के द्वारा अपने घरकं किवाइ बंद करा लेती थीं। द्वार खुल-वाने न खुलवानेका अधिकार उन्होंने स्वयं ही अपने अधीन कर रक्खा था। उनकी आज्ञाके बिना कोई भी उनके दर्शन नहीं कर सकता था। उन्होंने अत्यन्त ही कठोर व्रत धारण कर रक्खा था। प्रातःकाल नित्य-कमोसी निवृत्त होकर वे हरिनाम-जप करनेके निमित्त कुल चावल अपने सम्मुख रख लेती थीं और प्रति मन्त्रपर एक-एक चावल मिडीके पात्रमें डालती जाती थीं। इस प्रकार वे तीसरे पहरतक जप करती थीं। फिर तीसरे पहर यक्षपूर्वक वस्त्रसे सुखको बाँधकर उन चावलोंका पाक करती थीं। बिना नमक और बिना दाल-शाकके उन चावलोंका महाप्रमुको भोग लगाती थीं, माँति-माँतिके स्नेह वचन कहतीं, स्तुति-प्रार्थना करके विविध माँतिके विलाप करतीं, अन्तमें आचमनी देकर मोग उसारतीं और उसमेंसे एक मुद्धीभर चावल प्रसाद समझकर पा लेतीं । शेष बचा हुआ प्रसाद भक्तोंमें वितरित कर दिया जाता या । इस प्रकारका कठोर वर कौन कर सकेगा ?' सचमुच कोई भी इस व्रतको नहीं कर सकता । श्रीगौराङ्गकी अर्थाङ्गिनी ! सचमुच तुम्हारा यह वर्त तुम-जैसी तपस्वीकी प्रणयिनीके ही अनुरूप है। माता ! तुम्हारे ही तपसे तो गौर-भक्त तप और व्रतका कठोर नियम सीखे हैं। हमारी माताएँ तुम्हें अपना आदर्श बना लें तो यह अशान्तिपूर्ण संसार स्वर्गसे भी वदकर मुखकर और आनन्दप्रद बन जाय ।

श्रीईशान नागरने प्रियाजीका सभी वृत्तान्त अपने प्रभु अद्वैता-चार्यसे जाकर कहा । आचार्यने सुनकर कुछ अन्यमनस्क्रभावसे कहा — -अच्छा, जैसी श्रीकृष्णकी इच्छा ।'

अवधूत नित्यानन्दजी भी जाह्नवी और वसुमती नामकी अपनी दोनों यहिणियोंको छोड़कर परलोकवाली बन चुके थे। वसुमतीकी गोदमे वीरचन्द्र नामक एक पुत्र था, जाह्नवीकी गोद खाली थी। जाह्नवीदेवी पदी-लिखी और देश-कालको समझनेवाली थीं। पतिके पश्चात् वेही भक्तांको मन्त्रदीक्षा देती यीं। उनका आजतक कभी श्रीविष्णुप्रियाजीके सक्षात्कार नहीं हुआ था। अपने पति अवधूत नित्यानन्दके द्वारा वे विष्णुप्रियाजीके गुणोंको सुनती रहती थीं। अब जब उन दोनोंने विष्णुप्रयाजीके ऐसे कठोर तपकी बात सुनी तव तो श्रीविष्णुप्रयाजीके दर्शनीकी उनकी इच्छा प्रवल हो उठी। वेदोनों शान्तिपुरमें श्रीअद्वैताचार्यके घर आर्थी और वहाँसे अद्वैताचार्यकी यहिणी श्रीसीतादेवीको साथ लेकर विष्णुप्रियाजीके दर्शनोंको चलीं। नवदीपमें वे वंशीवदनके घर आकर उतरीं। इस बातको हम पहले ही बता चुके हैं कि वंशीवदन इस असर संसारको सदाके लिये स्थाग गये थे, उनके चैतन्यदास और

निताईदार ये दो पुत्र थे। बड़े पुत्रके उन दिनों एक पुत्र हुआ था, जिसका नाम घरवाळोंने रामचन्द्र रक्खा था। आगे चळकर ये ही रमाई पण्डितके नामसे प्रसिद्ध हुए। इनमें वंशीवदनका अंश माना जाता है।

विष्णुप्रियाजीने अवध्तकी धर्मपितयोंके आगमनका समाचार सुना । उन्होंने उन बेचारियोंको पहले कभी नहीं देखा था। हाँ, वे मना करती थीं कि अवधूत अब गृहस्थी बनकर रहते हैं। प्रियाजी बाहर तो निकलती ही नहीं थीं। किन्त्र जब उन्होंने अवधृतकी गृहिणियोंका और सीतादेवीका समाचार सुना, तब तो अपने प्रिय शिष्य वंशीवदनके घर जानेमें कोई आपत्ति न समझीं । वंशीवदन उनके पुत्रके समान था। वंशीवदनका पुत्र चैतन्यदास भी प्रियाजीके चरणोमें अस्यधिक भक्ति रखता या उसके घरको कतार्थ करने और उसके पत्र रामचन्द्रको देखने तथा सीतादेवी आदिसे मिलनेके निमित्त प्रियाजी चैतन्यदासके घर पचारीं । चैतन्यदासका घर वियाजीके घरके अत्यन्त ही समीप था । प्रियाजीके पधारनेसे परिवारके सभी लोगोंके हर्पका ठिकाना नहीं रहा । नित्यानन्दजीकी गृहिणी जाह्नवीदेवीने उठकर विष्णुप्रियाजीका स्वागत किया । दोनों ही महापुरुषोंकी अर्धाङ्किनी सगी दो बहिनोंके समान परस्पर हृदय-से-हृदय मिलाकर मिलीं। तब जाह्नवीदेवी एकान्तमें प्रियाजीको लेकर उनसे स्नेहकी बातें करने लगीं। जाह्ववीने स्नेहसे प्रियाजीके कोमल करको अपने हाथमें लेते हुए कहा- 'बहिन! तम इतना कठोर तप क्यों कर रही हो ! इस शरीरको सुखानेसे क्या लाभ ! इसी शरीरसे तो तम इरिनाम ले सकती हो । बहिन ! तम्हारी ऐसी दयनीय दशा देखकर मेरी छाती फटी जाती है। मेरे पति महाप्रभुकी आज्ञासे अवध्रुतवेष छोड़कर गृहस्थी बन गये । उन्हें इतनी कठोरता अभीष्ट नहीं थी। मेरे पति मझसे अन्तिम समयमें कह गये थे। शरीरको कष्ट देना ठीक नहीं है। बहुत कठोरता कामकी नहीं होती।

धीरे-धीर आँखोंमें आँख् भरकर प्रियाजीने कहा—'बहिन! तुम अपने पतिकी आज्ञाका पालन करो। मेरे पति तो भिक्षुक बनकर, भिक्षापर निर्वाह करके, स्त्रियोंके स्पर्शसे दूर रहकर घोर तपस्वीकी तरह जीवनभर रहे। उन्होंने अपने शरीरको कभी सुख नहीं पहुँचाया। मैं तो जितना बन सकेगा, शरीरको मुखाऊँगी।' इतना कहते-कहते प्रियाजी रुदन करने लगीं।

इसके अनन्तर उन्होंने जाकर सीतादेवीके पैर छुए। सीतामाताने उनके हाथ पकड़ते हुए कहा—-(तुम गौराङ्गकी ग्राहेणी हो। जगन्माता हो। तुम मेरे पैर मत छुओ। 'विष्णुप्रियाजी अधीर होकर बृद्धा सीता-माताकी गोदमे छुढ़क गर्यो। सीतामाताने उनके सिरको गोदीमें रखते हुए कहा—-(इस कमलवदनको देखकर ही में गौराङ्गके दु:खको भूल जाती हूँ। विष्णुप्रिये! तुम इतनी कठोरता मत करो। मेरे बृद्ध पति तुम्हारे इस कठोर व्रतसे सदा खिन्न-से रहते हैं।' विष्णुप्रियाजीके दोनों कमलके समान बड़े-बड़े नेत्रोंसे निरन्तर अश्रु निकल रहे थे। सीतामाता उन्हें अपने अञ्चलसे पोंछ देतीं और उसी क्षण वे फिर भर आते। सीतादेवीके वस्न भीग गये। किन्तु विष्णुप्रियाजीके नेत्रोंका जल न स्का। रोते-रोते उन्होंने सबसे विदा ली। जाह्मवीदेवीने पूछा—-(बहिन! अब कब मेंट होगी!

अपने आँसुओंसे जाह्नवीदेवीके वक्षःस्यलको भिगोती हुई विष्णु-प्रियाजीने कहा—'अब मिलना क्या ? जब दैवकी इच्छा होगी।' इतना कहते-कहते प्रियाजीने रोते-रोते जाह्नवीदेवी और वसुमतीदेवीका आलिङ्कन किया, सीतामाताके पैर छुए और वे घरको चली आर्यो।

अब विष्णुपियाजीका वियोग दिनोंदिन अधिकाधिक बहुने लगा। अब वे दिन-रात रोती ही रहती थीं। काञ्चना उन्हें श्रीचैतन्यलीलाएँ सुना-सुनाकर सान्त्वना प्रदान करती रहती, किन्तु विष्णुपियाजीका हृदय अपने पतिके पास पतिलोकमें जानेके लिये तड़फ रहा था। इसलिये रात-दिन उनके नेत्रोंसे अश्रुधारा ही प्रवाहित होती रहती।

फाल्गुनी पूर्णिमा थी, चैतकादेवके जनमका दिवस था। विष्णु-प्रियाजीकी अधीरता आज अन्य दिनोंकी अपेक्षा अत्यधिक बढ़ गयी थी। वे पगळीकी तरह हा प्राणनाथ! हा हुदयरमण! हा जीवन-सर्वस्त! कहकर लंबी-लंबी साँसें छोड़ती थीं। काञ्चना उनकी ऐसी दशा देखकर चैतन्यचिरित्र सुना-सुनाकर सान्त्वना देने लगी किन्तु आज वे शान्त होती ही नहीं थीं, थोड़ी देरके पश्चात् उन्होंने कहा—'काञ्चने! त् यादवको तो बुला ला, आज मैं उनकी मूर्तिके भीतरसे दर्शन करना चाहती हूँ।'

काञ्चनाने उसी समय आज्ञाका पालन किया । वह जल्दीसे यादवाचार्य गोस्तामीको बुला लायी । आचार्यने मन्दिरके कपाट खोले । लंबी-लंबी साँस लेती हुई वस्त्रसे शरीर ढककर विष्णुप्रियादेवीजीने मन्दिरमें प्रवेश किया और योड़ी देर एकान्तमें रहनेकी इच्छासे कियाइ बंद करा दिये । यादवाचार्यने किवाइ वंद कर दिये । काञ्चना द्वारपर खड़ी । जब बहुत देर हो गयी तब काञ्चनाने व्यव्रताक साथ आचार्यसे किवाइ खोलनेको कहा । आचार्यने डरते-डरते किवाइ खोले । वस अब वहाँ क्या था, श्रीविष्णुप्रियाजी तो अपने पतिके साथ एकीभूत हो गयीं । उसके पश्चात् फिर किसीको श्रीविष्णुप्रियाजीके इस भौतिक शरीरके दर्शन नहीं हुए । मन्दिरको शून्य देखकर काञ्चना चीत्कार मारकर वेहोश होकर गिर पड़ी, सभी भक्त हाहाकार करने लगे । हा गौर ! हा विष्णुप्रिये ! की करणाभरी ध्वनिसे दिशा-विदिशाएँ मर गयीं । मक्तीके करणाकन्दनसे आकाशमण्डल गूँजने लगा ।

### श्रीश्रीनिवासाचार्यजी

गौरशक्तिधरं सोम्यं सुन्दरं सुमनोहरम्। गोपाखानुगतं विज्ञं श्रीनिवासं नमाम्यहम्॥

( PO CO FO )

आचार्य श्रीनिवासजीके पूजनीय पितृदेव श्रीजैतन्यदास वर्दवान जिलेके अन्तर्गत चाकन्दी नामक ग्राममें रहते थे। वे श्रीजैतन्यदेवके अनन्य भक्तोंमेंसे थे। असलमें उनका नाम तो था गङ्काघर मद्दाचार्य किन्तु श्रीजैतन्यके प्रेमबाहुल्यके कारण लोग इन्हें 'जैतन्यदास' कहने लगे थे।

महाप्रभु जब ग्रह त्यागकर कटवामें केशव भारतीके स्थानपर संन्यास-दीक्षा लेने आये, तब वहाँ उनके दर्शनोंके लिये बहुत-से आदमी

# जो साक्षात् श्रीचैतन्यदेवके प्रेमके दूसरे विग्रह समझे जाते हैं, जो चैतन्यदेवके ही समान सुन्दर, सौम्य और लोगोंके मनको हठात् अपनी ओर आकर्षित करनेवाले ये, उन आचार्यप्रवर श्रीगोपालमट्टजीके प्रिय शिष्य श्रीश्रीनिवासाचार्यके चरणोमें मैं प्रणाम करता हूँ। आये हुए थे। उन आगत मनुष्योंमेंसे भद्दाचार्यगङ्गाधरजी भी थे। उन्होंने यह हृदयविदारक दृश्य अपनी आँखोंसे देखा था। बस, उसी शोकमें ये पागलोंकी तरह हा चैतन्य! हा चैतन्य! कहकर फिरने लगे, तभीसे ये चैतन्यदासके नामसे पुकारे जाने लगे।

ईश्वरकी इच्छा वडी ही प्रवल होती है, बृद्धावस्थामें चैतन्यदासजीको सन्तानका मुख देखनेकी इच्छा हुई । विवाह तो इनका बहुतपहले ही हो चुका था, इनकी धर्मपरनी श्रीलक्ष्मीप्रियाजी वड़ी ही पतिपरायणा सती-माध्वी नारी थीं। वे अपने पतिको संसारी विषयोंसे विरक्त देखकर खिल नहीं होती थीं। पतिकी प्रसन्नतामें ही वे अपनी प्रसन्नता समक्षतीं। इस बृद्धावस्थामें दम्पतीको पुत्र-दर्शनकी लालसा हुई । दोनों ही पतिपत्नी पुरीमें महाप्रमुके दर्शनोंके लिये गये। महाप्रमुने आशीर्वाद दिया कि 'तुम्हारे जो पुत्र होगा, उसमें इमारी शक्तिका अंश रहेगा, वह हमारा ही दूसरा विग्रह होगा। ' महाप्रमुका वरदान अन्यथा थोड़े ही हो सकता था। इसके दूसरे ही वर्ष लक्ष्मीप्रियाजीने चाकन्दीमें एक पुत्र-रल प्रसव किया। माता-पिताने उसका नाम रक्खा श्रीनिवास । ये ही श्रीनिवास आगे चलकर श्रीनिवासाचार्यके नामसे भक्तोंमें अत्यधिक प्रसिद्ध हुए।

श्रीनिवास बाल्यकालसे ही बुद्धिमान्, सुशील, सौम्य और मेथावी प्रतीत होते थे। सतरह-अठारह वर्षकी अल्पावस्थामें ही ये व्याकरण, काव्य तथा अलङ्कार-शास्त्रोमें पारङ्गत हो गये थे। इनकी ननसाल जाजिमाममें थी, इनके नाना श्रीवलरामाचार्य भी परम भक्त और सच्चे वैष्णव थे। इनकी माता तो बड़ी पतिपरायणा और चैतन्य-चरणोंमें श्रद्धा रखनेवार्श थीं। बाल्यकालसे ही उसने अपने प्रिय पुत्र श्रीनिवासको चैतन्य-लीलाएँ कण्ठस्थ करा दी थीं। बच्चेक हृद्ध्यमें बाल्यकालकी जमी हुई

छाप सदाके लिये अमिट-सी हो जाती है। श्रीनिवासके हृदयमें भी चैतन्यकी मनमोहिनी मूर्ति समा गयी। वे चैतन्य-चरणोंके दर्शनोंके लिये छटपटाने लगे।

एक दिन ये अपनी ननसाल जाजिग्रामको जा रहे थे, रास्तेमें श्रीहट्टनिवासी श्रीनरहरि सरकारसे इनकी मेंट हो गयी। सरकार महाश्चय महाप्रमुके अनन्य भक्त थे और गौर-भक्तोंमें वे सरकार ठाकुर' के नामसे प्रसिद्ध थे। पण्डित गोस्वामी (गदाधर पण्डित) के ये अत्यन्त ही कृपापात्र थे। वे इनके ऊपर बहुत प्यार करते थे।

श्रीनिवासजीने सरकार ठाकुरकी ख्याति तो सुन रस्त्री थी, किन्तु उनके दर्शनोंका सौभाग्य उन्हें आजतक कभो प्राप्त नहीं हुआ या। इधर ठाकुर सरकारने भी बालक श्रीनिवासकी असाधारण प्रतिभा और प्रभुपरायणताकी प्रशंसा सुन रखी थीं और वे उस होनहार बालकको देखनेके लिये लालायित भी थे। सहसा दोनोंकी रास्तेमें भेंट हो गयी। श्रीनिवासजीने श्रद्धा-भक्तिके सहित सरकार ठाकुरके चरणोंमें प्रणाम किया और सरकार ठाकुरने इन्हें प्रेमालिङ्गन प्रदान करके प्रभु-प्रेम-प्राप्तिका आशीर्वाद दिया। उन महापुरुषका आशीर्वाद पाकर श्रीनिवास अपनी ननसाल होकर लौट आये और अपने पितासे महाप्रमुकी लीलाओंको बड़े ही चावसे सुनने लगे। उन्होंने एक-एक करके प्रभुके सभी अन्तरङ्ग भक्तोंके संक्षिप्त चरित्र जान लिये।

कालकी गित विचित्र होती है, चैतन्यदासजीको ज्वर आने लगा और उसी ज्वरमें वे इस असार संसारको त्यागकर वैकुण्ठवासी बन गये। श्रीनिवास अब पितृहीन हो गये। लक्ष्मीप्रिया पितके शोकमें दिन-रात रोने लगी। श्रीनिवासजीके नाना श्रीबलरामाचार्यके कोई सन्तान नहीं यी, ये ही उनकी सम्पूर्ण सम्पत्तिके एकमात्र उत्तराधिकारी थे, अतः ये अपनी माताको लेकर जाजिग्राममें जाकर रहने लगे। इनकी बार-बार इच्छा होतीयी कि सब कुछ छोड़-छाड़कर श्रीचैतन्य-चरणोंकी ही शरण लें, किन्तु स्नेहमयी माताके बन्धनके कारण वे ऐसा कर नहीं सकते थे, किन्तु एक बार पुरी चलकर उनके दर्शनोंसे तो इन नेत्रोंको कृतार्थ कर लें यह उनकी प्रबल बासना थी। जाजिग्रामकी भक्त-मण्डलीमें इनका अत्यधिक आदर था। इस अल्यावस्थामें ही इनकी ख्याति दूर-दूरतक फेल गयी थी। अतः इन्होंने अपनी इच्छा सरकार ठाकुरपर प्रकट की। सरकार ठाकुरपर प्रकट की। सरकार ठाकुरपे प्रकलता प्रकट करते हुए कहा—'तुम पुरी जाकर श्रीचैतन्य-चरणोंके दर्शन अवश्य करो। में तुम्हारे साथ एक आदमी किये देता हूँ।' यह कहकर उन्होंने एक आदमी इनके साथ कर दिया और ये उसके माथ पुरीकी ओर चल पड़े।

श्रीचैतन्यदेवके प्रेममें विभोर हुए ये अनेक वार्ते सोचते जाते थे कि 'श्रीचैतन्य-चरणोंमें जाकर यों प्रणत हूँगा, यों उनके प्रति अपना भिक्क-भाव प्रकट करूँगा। एक दिन स्वयं उन्हें अपने हाथोंसे बनाकर भिक्षा कराऊँगा। एक दिन स्वयं उन्हें अपने हाथोंसे बनाकर भिक्षा कराऊँगा। थे शीचैतन्य-चरणोंके दर्शनोंकी उत्कट उत्कण्ठाके कारण ही उनके मनमें ऐसे भाव उठ रहे थे कि रास्तेमें उन्होंने एक बड़ा ही हृदय-बिदारक समाचार सुना। 'जिनके दर्शनोंकी लालसासे हम पुरी जा रहे हैं, वे तो अपनी लीलाको संवरण कर चुके। चैतन्यदेव इस नश्वर शरीरको छोड़कर अपने नित्य-धामको चले गये।' इस समाचारको सुनते ही हनका हृदय फट गया, वे मूर्चिंग्रत होकर पृथ्वीपर गिर पड़े।वड़ी देरके पस्चात् इन्हें होश आया, तब दुःखित मनसे श्रीचैतन्यकी लीलास्थलीके दर्शनोंके ही निमिच वे रोते-रोते आगे बढ़े।

चै० च० ख०५-१५---

पुरीमें जाकर उन्होंने देखा वह भरी-पूरी नगरी गौराङ्गके बिना श्रीहीन तथा विधवा स्त्रीकी भाँति निरानन्दपूर्ण बनी हुई है। सभी गौर-भक्त गौर-विरहमें तप्त मछलीकी भॉति तडप रहे हैं। गौरने स्वप्नमें ही इन्हें गढाधर पण्डितके पास जानेका आदेश दे दिया था। पण्डित गोस्वामीकी ख्याति ये पहलेसे ही सुनते रहते थे। पुरीमें ये गदाधर गोस्वामीका पता पूछते पूछते उनके आश्रममें पहुँचे । वहाँ उन्होंने विरह-वेदनामें बेचैन बैठे हुए पण्डित गोस्वामीको देखा । पण्डित गोस्वामी चैतन्य-विरहमें विक्षिप्त-से हो गये थे । उनके दोनों नेत्रोंसे सतत अश्र प्रवाहित हो रहे थे। श्रीनिवासजी 'हा चैतन्य!' कहते-कहते उनके चरणोंमें गिर पड़े । आँसओंके भरे रहनेके कारण पण्डित गोस्वामी श्रीनिवासजीको देख नहीं सके। उन्होंने अत्यन्त ही करूणस्वरमें कहा-भीया! तुम कौन हो ! इस समध्र नामको सुनाकर तुमने मेरे शिथिल अङ्गोंमें पनः शक्तिका सञ्चारना कर दिया है। आज मेरे हृदयमें तुम्हारे इन मुमधुर वाक्योंसे बड़ी शान्ति-सी प्रतीत हो रही है। तुम श्रीनिवास तो नहीं हो ।' दोनों हाथोंकी अञ्जलि बाँधे हए श्रीनिवासजीने कहा-ध्यभो ! इस अधम भाग्यहीनका ही नाम श्रीनिवास है । स्वामिन ! इस दीन-हीन कंगालका नाम आपको याद है। प्रभो ! मैं बड़ा हतभागी हैं कि इस जीवनमें श्रीचैतन्य-चरणोंके साक्षात दर्शन न कर सका। महाप्रभु यदि स्वप्नमें मुझे आदेश न देते तो मैं उसी क्षण अपने प्राणोंको विसर्जन करनेका संकल्प कर चुका था । चैतन्य चरणोंके दर्शन बिना इस जीवनसे क्या लाभ ११

पण्डित गोस्वामीने उठकर श्रीनिवासजीका आलिङ्गन किया और उनके कोमल अंगपर अपना शीतल प्रेममय करकमल धीरे-धीरे फिराने लगे। उनके प्रेम-स्पर्शेस श्रीनिवासजीका सम्पूर्ण शरीर पुरूकित हो उठा। तब अधीरताके साथ पण्डित गोस्वामीने करणकण्ठसे कहा— 'श्रीनिवास! अव मैं भी अधिक दिनोंतक जीवित नहीं रह सकता। गौरके विरहमें मेरे प्राण तड़प रहे हैं। मैं तो उसी दिन समुद्रमें कूदकर इन प्राणोंका अन्त कर देता, किन्तु प्रभुकी आशा थी कि मैं तुम्हें श्रीमद्भागवत पदाऊँ। मेरी स्थिति अब पदानेयोग्य तो रही नहीं, किन्तु महाप्रभुकी आशा शिरोधार्य है। प्रभु तुम्हें बुन्दावनमें जाकर रूप-सनातनके प्रन्थोंका अध्ययन करनेके लिये आदेश दे गये हैं। व तुम्हारे द्वारा गौड़देशमें भक्तिका प्रचार कराना चाहते हैं। तुम अब आ गये, लाओ मैं प्रभुकी आशाका पालन करूँ। इससे पहले तुम पुरीके सभी प्रसिद्ध-प्रसिद्ध गौर-भक्तोंके दर्शन कर आओ।'

पण्डित गोस्वामीने अपना एक आदमी श्रीनिवास जीके साथ कर दिया। उसके साथ वे श्रीजगन्नाथ जीके दर्शन करते हुए सार्वभौम भट्टाचार्य, राय रामानन्द आदि भक्तोंके दर्शनोंके लिये गये और उन सबकी नरण-वन्दना करके इन्होंने अपना परिचय दिया। स्प्रीने इनके ऊपर पुत्रकी माँति स्नेह प्रकट किया। इन सबसे विदा होकर फिर ये भक्त हरिदास जीकी समाधिके दर्शनोंके लिये गये। वहाँ हरिदास जीकी नामानिष्ठा और उनकी सिहण्णुताका स्मरण करके ये मूर्च्छित हो गये और घण्टों वहाँकी धूलिमें लोटते-लोटते अश्रुविमोचन करते रहे। श्रीचैतन्यकी सभी लीलास्यलियोंके दर्शन करके ये पुनः पण्डित गोस्वामीके समीप लीट आये। तब गदाधर जीने इन्होंने श्रीमद्भागवतके पाठकी जिज्ञासा की। गदाधर गोस्वामीके नेत्रोंसे जल निरन्तर वह रहा था। खाते-पीते, पढ्ते-लिखते हर समय उनका अश्रुप्रवाह जारी रहता। वे बहे कष्टसे पोयीको श्रीनिवास जीको टेकर पढाने लगे।

श्रीनिवासजीने देखा । पोयीका एक भी अक्षर ठीक-ठीक नहीं पढ़ा जाता । सभी पृष्ठ पण्डित गोस्वामोके नेत्रोंके जलसे मीगे हुए हैं । निरन्तरके अश्रु-प्रवाहसे पोयीके सभी अक्षर मिटकर पृष्ठ काले रंगके बन गये हैं । श्रीनिवासजीने उसे पढ़नेमें अपनी असमर्थता प्रकट की । तब गदाधर गोस्वामीने कहा—'श्रीनिवास ! अब मेरे जीनेकी तुम विशेष आद्या मत रक्खो । संसार मुझे सूना-सूना दीखता है । हाय ! जहाँ गौर नहीं, वहाँ में कैसे रह सकूँगा । मेरे प्राण गौर-दर्शनोंके लिये लालायित हो रहे हैं । यदि तुम पढ़ना ही चाहते हो तो आज ही तुम गौंड चले जाओ । नरहरि सरकारके पास मेरे हाथकी लिखी हुई एक नयी पोयी है, उसे ले आओ । बहुत सम्भव है, मैं तुम्हें पढ़ा सकूँ ।' श्रीनिवासजी समझ गये कि पण्डित गोस्वामीका द्यरीर अव अधिक दिनतक नहीं टिक सकता । वे उसी समय सरकार ठाकुरके समीपसे पोयी लानेके लिये चल पड़े । श्रीहट्टमें आकर उन्होंने सभी हुत्तान सरकार ठाकुरके कहा और वे जल्दीसे पोयी लेकर पुरीके लिये चल दिये ।

अभी वे पुरीके आधे ही मार्गमें पहुँचे ये कि उन्हें यह हृदयको हिला देनेवाला दूसरा समाचार मिला कि पण्डित गोस्वामीने गौर-विरहकी अभिमें अपने शरीरको जला दिया, वे इस संसारको छोड़कर गौरके समीप पहुँच गये । दुःखित श्रीनिवासके कलेजेमें सैकड़ों बिर्लियोंके लगनेसे जितना घाव होता है, उससे भी बड़ा घाव हो गया । वे रो-रोकर भूमिपर लोटने लगे। 'हाय! उन महापुरुषसे में श्रीमद्भागवत भी न पद सका । अब पुरी जाना व्यर्थ है।'यह सोचकर वे फिर गौड़की ही ओर लौट पड़े । वहाँ पानीहाटीसे कुछ दूरपर उन्होंने एक तीसरा इट्यविदारक समाचार सुना । एक मनुष्यने कहा—'महामुके

तिरोमावके अनन्तर श्रीपाद नित्यानन्दजीकी दशा विचित्र ही हो गयी थी । उन्होंने संकीर्तनमें जाना एकदम बंद कर दिया था, वे खड़दहके अपने मकानमें ही पड़े-पड़े 'हा गौर! हा गौर!' कहकर सदा बदन किया करते थे । कभी-कभी कीर्तनके लिये उठते तो क्षणभरमें ही मूर्छित होकर गिर पड़ते और घण्टोंमें जाकर होशमें आते ! सभी भक्त उनकी मनोव्ययाको समझते थे, इसलिये कोई उनसे संकीर्तनमें चलनेका आग्रह नहीं करता था । एक दिन वे स्थामसुन्दरके मन्दिरमें मक्तोंके साथ संकीर्तन कर रहे थे, संकीर्तन करते ही वे अचेत होकर भूमिपर गिर पड़े । यह उनकी अचेतनता अन्तिम ही थी । भक्तोंने माँति-माँतिक यक किये किन्दु फिर वे सचेत नहीं हुए । वे गौरधाममें जाकर अपने भाई निमाईके साथ मिल गये।'

श्रीनिवासजीके ऊपर मानो वज्र गिर पड़ा हो, वे खिन्न-चित्तसे कम्दन करते-करते सरकार ठाकुरके समीप पहुँचे और रो-रोकर सभी समाचार सुनाने लगे । भिक्तभवनके इन प्रधान सम्मोंके टूट जानेते मक्तोंको अपार दुःख हुआ। सरकार ठाकुर बच्चोंकी तरह दाह मारकर इदन करने लगे। श्रीनिवासजीके दोनों नेत्र घदन करते-करते फूल गये ये। वे कण्ठ रुँध जानेके कारण कुछ कह भी नहीं सकते ये। सरकार ठाकुरने इन्हें कई दिनोंतक अपने ही यहाँ रक्खा। इसके अनन्तर वे घर नहीं गये। अब उनकी इच्छा श्रीचैतन्यकी कीइा-भूमिके दर्शनोंकी हुई। वे उसी समय सरकार ठाकुरने विदा हाकर नवद्दीपमें आये। उन दिनों विष्णुप्रियादेवीजी योर तपस्यामय जीवन विता रही थीं। वे किसीसे भी बातें नहीं करती यीं, किन्द्र उन्हें स्वममें श्रीगैराङ्गका आदेश हुआ कि श्रीनिवास हमारा ही अंश है, इससे मिळनेमें कोई क्षति नहीं। इसके ऊपर तुम कृपा करो। ' तब उन्होंने श्रीनिवासजीको स्वयं बुलाया। वे इस छोटे बालकके ऐसे त्याग, वैराप्य, प्रेम और रूपलावण्यको देखकर

बड़ी ही प्रसन्न हुई । प्रियाजीने इनके ऊपर परम कृपा प्रदर्शित की । इनसे बार्ते कीं, इनके मस्तकपर अपना पैर रक्खा और अपने घरके बाहरी दालानमें इन्हें कई दिनोतक रक्खा ।

जगन्माता विष्णुप्रियाजीसे विदा होकर ये शान्तिपुरमें अद्वैताचार्य-की जन्मभूमिको देखने गये । वहाँसे वे नित्यानन्दजीके घर खड़दहमें पहुँचे । वहाँ अवधूतकी पत्नी श्रीमती जाह्मवीदेवीने इनपर अपार प्रेम प्रदर्शित किया और कई दिनोंतक अपने घरमें ही इन्हें रक्खा । उन दोनों माताओंकी चरण-वन्दना करके ये खानाकुल कृष्णनगरके गोस्वामी अभिरामदासजीके दर्शनोंको गये । उन्होंने ही इन्हें बृन्दावनमें जाकर भक्ति-प्रन्थोंके अध्ययन करनेकी अनुमति दी । उनकी आज्ञा शिरोधार्य करके ये अपनी मातासे आज्ञा लेकर काशी-प्रयाग होते हुए बृन्दावन पहुँचे । वहाँ जीव गोस्वामीने इनका बड़ा सकार किया । उन्होंने ही गोपाल-भट्टसे इन्हें मन्त्र-दीक्षा दिलायी । ये बृन्दावनमें ही रहकर श्रीरूप और सनातन आदि गोस्वामियोंके बनाये हुए भक्ति-शास्त्रोंका अध्ययन करने लगे । वहीं इनकी नरोत्तमदासजी तथा श्यामानन्दजीके साथ मेंट हुई और उन्हींके साथ ये गोस्वामियोंके प्रन्थोंका अध्ययन करने लगे ।

श्रीजीय गोस्वामीजीने जब समझ लिया कि ये तीनों ही योग्य बन गये हैं, तीनों ही तेजस्वी, मेघावी और प्रभावशाली हैं, तब इन्हें गौड़देशमें भक्तितत्वका प्रचार करनेके निमित्त भेजा । नरोत्तमदासजीको 'ठाकुर' की उपाधि दी और श्रीनिवासजीको आचार्यकी । भक्ति-प्रन्थों-के बिना भक्ति-मार्गका यथाविधि प्रचार हो नहीं सकता । अतः जीव गोस्वामीने बहुत-से प्रन्थोंको मोमजामेके कपड़ोंमें बँधवा-बँधवाकर तथा कई सुरक्षित संदूकोंमें बंद कराकर एक बैछगाड़ीमें लादकर इनके साथ भेजा । रक्षाके लिये साथमें दस अख्राचारी सिपाड़ी भी कर दिये । तीनों ही तेजस्वी युवक अपने आचार्यों तथा भक्तोंके चरणोंमें प्रणाम करके काशी-प्रयाग होते हुए गौड़देशकी ओर जाने लगे।

रास्तेमें बाँकुड़ा जिलेके अन्तर्गत वनविष्णुपुर नामकी एक छोटी सी राजधानी पड़ती है, वहाँ पहुँचकर डाकुओंने इनकी सभी संदर्के छीन लीं और सभीको मार भगाया। इस बातसे सभीको अपार कष्ट हुआ। असलमें उस राज्यके शासक राजा वीरहम्मीर ही डाकओंको उत्साहित कर दिया करते थे और उस गाड़ीको भी धन समझकर उन्होंने ही **लुटवा लिया था । पुस्तर्कोंके लुट जानेसे दुःखी होकर श्री**निवासजीने श्यामानन्दजीसे और नरोत्तम ठाकरसे कहा-- 'आपलोग अपने-अपने स्थानोंको जाइये और आचार्यचरणोंकी आज्ञाको शिरोधार्य करके भक्तिमार्गका प्रचार कीजिये। मैं या तो पुस्तकोंको प्राप्त करके लौटूँगा या यहीं कहीं प्राण गँवा दूँगा। वहुत कहने सुननंपर वे दोनों आगेके लिये चले गये। श्रीनिवासजी वनविष्णपरमें धूम-धूमकर पुस्तकोंकी खोज करने लगे। दैवसंयोगसे उनका राजसभामें प्रवेश हो गया। राजा वीरहम्मीर श्रीमद्भागवतके बड़े प्रेमी थे, उनकी सभामें रोज कथा होती थी। एक दिन कथावाचक राज-पण्डितको अग्रुद्ध अर्थ करते देखकर इन्होंने उसे टोका, तब राजाने कुतू-हलके साथ इनके मैले-कुचैले वस्त्रोंको देखकर इन्हींसे अर्थ करनेको कहा । बस, फिर क्या था, वे धाराप्रवाहरूपसे एक ही श्लोकके नाना भाँतिसे यक्ति और शास्त्रप्रमाणद्वारा विलक्षण-विलक्षण अर्थ करने लगे । इनके ऐसे प्रकाण्ड पाण्डित्यको देखकर सभी श्रोता मन्त्रमुग्ध-से बन गये । राजाने इनके चरणोंमें प्रणाम किया । पूछनेपर इन्होंने अपना सभी वृत्तान्त सुनाया । तब डबडबाई आँखोंसे राजा इन्हें भीतर ले गया और इनके पैरोंमें पडकर कहने लगा—'आपका वह पुस्तकोंको लुटनेवाल डाक़ मैं ही हूँ। ये आपकी पुस्तकें ज्यों-की-त्यों ही स्कली हैं।' श्रीजीव गोस्वामीकी दी हुई सभी वस्तुओंको सुरक्षित पाकर ये प्रेममें गद्गद् होकर अश्रुविमोचन करने लगे, इन्होंने श्रद्धा-भक्तिके साथ उन पुस्तकों-को प्रणाम किया और अपने परिश्रमको सफल हुआ समझकर अत्यन्त ही प्रसन्न हो गये। उसी दिनसे राजाने वह कुरिसत कर्म एकदम त्याग दिया और वह इनका मन्त्रशिष्य बन गया।

वनविष्णुपुरके राजाका उद्धार करके फिर ये जाजिम्राममें अपनी माताके दर्शनोंके लिये आये । बहुत दिनोंके पक्षात् अपने प्यारे पुत्रको पाकर स्नेहमयी माताकी प्रसन्तताका ठिकाना नहीं रहा, वह प्रेममे गद्गद कण्डसे हदन करने लगी । आचार्य श्रीनिवास अब वहीं रहकर भक्तिमार्गका प्रचार करने लगी । अचार्य श्रीनिवास अब वहीं रहकर भक्तिमार्गका प्रचार करने लगी । उनकी वाणीमें आकर्षण था, चेहरेपर तेज था, सभी वैष्णव इनका अत्यधिक आदर करते थे । वैष्णवसमाजके ये सम्माननीय अप्रणी समझे जाते थे । उन्चास वर्षकी अवस्थामें इन्होंने अपना पहला विवाह किया और कुछ दिनों वाद दूसरा विवाह भी कर लिया । इस प्रकार दो विवाह करनेपर भी ये विरक्तोंकी ही भाँति जीवन बिताने लगे । वीचमं ये एक बार पुनः अपने गुक्देवके दर्शनोंके निमित्त वृन्दावन पथारे थे, तबतक इनके गुक श्रीगोपाल भटका वैकुण्डवास हो चुका था । कुछ दिन वृन्दावन रहकर ये पुनः गीइदेशमें आकर प्रचारकार्य करने लगे ।

वनविष्णुपुरके राजाने इनके रहनेके लिये अपने यहाँ एक पृथक् भवन बनवा दिया था, ये कभी-कभी जाकर वहाँ भी रहते थे। अन्तमें आप अपनी अवस्थाका अन्त समझकर श्रीवृन्दावनधामको चले गये और वहाँमे लौटकर फिर गौड़देशमें नहीं आये। उनका पुण्यमय अलौकिक शरीर वृन्दावनभूमिके पावन कणोंके साथ एकीभूत हो गया। वे वैष्णवोंके परम आदरणीय आचार्य अपनी अनुपम भक्ति और त्यागमयी वृक्तिके द्वारा प्रवृत्तिपक्षवाले वैष्णवोंके लिये एक परम आदर्श उपस्थित कर गये।



# ठाकुर नरोत्तमदासजी

लोकनाथप्रियं धीरं लोकातीतं च प्रेमदम्। श्रीनरोत्तमनामारुयं तं विरक्तं नमाम्यहम्॥

(प्र० द० म०)

पद्मानदीके किनारेपर खेतरी नामकी एक छोटी-सी राजधानी है। उसी राज्यके स्वामी श्रीकृष्णानन्ददत्त मजूमदारके यहाँ नारायणीदेवीके गर्भमे टाकुर नरोत्तमदासजीका जन्म हुआ। ये बाल्यकालसे ही विरक्त थे। घरमें अतुल ऐश्वर्य था, सभी प्रकारके संसारी सुख थे, किन्तु इन्हें

 श्री लोकनाथ गोस्वामीक परम प्रिय शिष्य, महाधैर्यवान् और लोकातीत कर्म करनेवाले उन श्रीनरोत्तमदासजीके चरणोंमें मैं प्रणाम करता हूँ, जो राजपाटको क्रोडकर विरक्त बनकर लोगोंको प्रेमदान देते रहे ।

कुछ भी अञ्छा नहीं लगता था। ये वैष्णवींके द्वारा श्रीगौराङ्गकी लीलाओंको श्रवण किया करते थे । श्रीरूप तथा सनातन और श्री-रघुनाथदांसजीके त्याग और वैराग्यकी कथाएँ सन-सनकर इनका मन राज्यः परिवार तथा धन-सम्पत्तिसे एकदम फिर गया । ये दिन-रात श्रीगौराज्जकी मनोहर मर्तिका ही ध्यान करते रहे। सोते-जागते। उठते-बैठते इन्हें चैतन्यलीलाएँ ही स्मरण होने लगीं। घरमें इनका चित्त एकदम नहीं लगता था। इसलिये ये घरको छोडकर कहीं भाग जानेकी बात सीच रहे थे। गौराङ्ग महाप्रभु तथा उनके बहुत-से प्रिय पार्षद इस संसारको त्यागकर वैकुण्ठवासी बन चुके थे । बालक नरोत्तमदास कुछ निश्चित न कर सके कि किसके पास जाऊँ। पण्डित गोम्बामी, स्वरूपदामोदर, नित्यानन्दजी, अद्वैताचार्य तथा सनातन आदि बहत-से प्रभुपार्घद इस संसारको छोड गये थे । अब किसकी शरणमें जानेसे गौरप्रेमकी उपलब्धि हो सकेगी-इसी चिन्तामें ये सदा निमन रहते। एक दिन खन्नमें इन्हें श्रीगौराक्षने दर्शन दिये और आदेश दिया कि 'तम बन्दावनमें जाकर लोकनाथ गोस्वामीके शिष्य बन जाओ। वस, फिर क्या था, ये एक दिन घरसे छिपकर वृन्दावनके लिये भाग गये और वहाँ श्रीजीव गोस्वामीके शरणापन्न हुए । इन्होंने अपने स्वप्नका बृत्तान्त जीव गोस्वामी-को सुनाया। इसे सुनकर उन्हें प्रसन्नता भी हुई और कुछ खेद भी। प्रसन्तता तो इनके राजपाट, धन-धान्य तथा कटम्ब-परिवारके परित्याग और वैराग्यके कारण हुई। खेद इस बातका हुआ कि लोकनाथ गोस्वामी किसीको शिष्य बनाते ही नहीं । शिष्य न बनानेका उनका कठोर नियम है ।

श्रीलोकनाथ गोस्वामी और भूगर्भ गोस्वामी दोनों ही महाप्रभुके संन्यास लेनेसे पूर्व ही उनकी आज्ञासे वृन्दावनमें आकर चीरघाटपर एक कुझकुटीर बनाकर साधन-भजन करते थे। लोकनाथ गोस्वामीका वेराग्य बड़ा ही अलेकिक या। वे कमी किसीसे व्यर्थकी बातें नहीं करते। प्रायः वे सदा मौनीन्से ही बने रहते। शान्त एकान्त स्थानमें वे चुपचाप मजन करते रहते, स्वतः ही कुछ थोड़ा बहुत प्राप्त हो गया, उसे वा लिया, नहीं तो भूले ही पड़े रहते। शिष्य न बनानेका इन्होंने कठोर नियम कर रक्ला था, इसिल्ये आजतक इन्होंने किसीको भी मन्त्रदीक्षा नहीं दी थी। श्रीजीव गोस्तामी इन्हें लोकनाथ गोस्तामीके आश्रममें ले गये और वहाँ जाकर इनका उनसे परिचय कराया। राजा इंग्णानन्ददक्तक सुकुमार राजकुमार नरोत्तमदासके ऐसे वैराग्यको देखकर गोस्तामी लोकनाथजी अत्यन्त ही सन्तुष्ट हुए। जब इन्होंने अपनी दीक्षाकी बात कही तब उन्होंने स्पष्ट कह दिया कि 'हमें तो गौरने आजा नहीं दी। हमारा तो शिष्य न करनेका नियम है। तुम किसी और गुरुकी शरणमें जाओ।' इस उत्तरसे राजकुमार नरोत्तमदासजी हताश या निराश नहीं हुए, उन्होंने मन-ही-मन कहा—'मुझमें शिष्य बननेकी सच्ची श्रद्धा होगी तो आपको ही दीक्षा देनी होगी।' यह सोचकर ये लियकर वहीं रहने लगे।

श्रीलेकनाथ गोस्वामी प्रातःकाल उठकर यमुनाजीमें जान करने जाते और दिनभर अपनी कुझ कुटीरमें बैठे-बैठे हरिनाम-जप किया करते । नरोत्तमदास छिपकर उनकी सेवा करने लगे । वे जहाँ शौच जाते, उस शौचको उठाकर दूर फेंक आते । जिस कॅकरीले, पयरीले और कण्टकाकीर्ण रास्तेसे वे यमुनाल्जान करने जाते उस रास्तेको खूब साफ करते । उसमेंके कॉटेदार वृक्षोंको काटकर दूसरी ओर फेंक देते; वहाँ सुन्दर वालुका बिछा देते । कुझको बाँध देते । उनके हाथ धोनेको नरम सी सुन्दर मिट्टी लाकर रख देते। दोपहरको उनके लिये भिक्षा लाकर खुपके-से रख जाते । सारांश यह कि जितनी वे कर सकते ये और जो भी उनके सुलका उपाय सुझता उसे ही सदा करते रहते । इस प्रकार

उन्हें गुप्त रीतिसे सेवा करते हुए बारह-तेरह महीने बीत गये। जब सक बातें गोम्बामीजीको विदित हो गयीं तो उनका हृदय भर आया । अब वे अपनी प्रतिज्ञाको एकदम भूछ गये, उन्होंने राजकुमार नरोत्तमको इदयसे लगा लिया और उन्हें मनत्र-दीक्षा देनेके लिये उद्यत हो गये। बात-की-बातमें यह समाचार सम्पूर्ण वैष्णवसमाजमें फैल गया । सभी आकर नरोत्तमदासजीके भाग्यकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे। दीक्षातिथि श्रावणकी पूर्णिमा निश्चित हुई, उस दिन सैकड़ों विरक्त भक्त श्रीलोकनाथ गोम्बामीके आश्रमपर एकत्रित हो गये । जीव गोस्वामीने माला पहनाकर नरोत्तमदासजीको गुरुके चरणोंमें भेजा । गुरुने पहले उनसे कहा-·जीवनभर अविवाहित रहना होगा ! सांसारिक सुखोंको एकदम तिलाञ्चल देनी होगी ! मांस-मञ्जली जीवनमें कभी न खानी होगी ! नतमस्तक होकर नरोत्तमदासजीने सभी बातें स्वीकार की । तब गोस्वामीजीने इन्हें विधिवत दीक्षा दी। नरोत्तम ठाकरका अब पनर्जन्म हो गया । उन्होंने श्रद्धा-भक्तिके सहित सभी उपस्थित वैष्णवोंकी चरण-वन्द्रना की । गुरुदेवकी पद्धालि मस्तकपर चढायी और वे उन्हींकी आजा-से श्रीजीव गोस्वामीके समीप रहकर भक्तिशास्त्रकी शिक्षा प्राप्त करते रहे ।

कालान्तरमें श्रीजीव गोस्वामीने इन्हें और स्यामानन्द तथा श्रीनिवासाचार्यको भक्तिमार्गका प्रचार करनेके निमित्त गौड़देशको भेजा । श्रीस्यामानन्दजीने तो अपनी प्रखर प्रतिभा और प्रबल पाण्डित्य तथा अलौकिक प्रभावके कारण सम्पूर्ण उड़ीसादेशको भक्ति-रसामृतमें प्रावित बना दिया । श्रीनिवासाचार्यने वैष्णवसमाजमें नवीन जागृति पैदा की और नरोत्तम ठाकुरने शिथिल होते हुए वैष्णवसमीको क्रिस्से प्रभावान्वित बना दिया । बड़े पण्डित और महाचार्य अपने ब्राह्मण्यने-के अभिमानको छोड़कर कायस्यकुलोद्भूत श्रीनरोत्तम ठाकुरके मन्त्रशिष्य बन गये । इनका प्रभाव सभी श्रेणिक लागार पहला था । इनके पिता भी इन्हें पूज्य दृष्टिले देखते थे । उन्होंने इन्होंके आदेशानुसार श्रीगौराङ्क महाप्रभुका एक बड़ा भारी मन्दिर बनवाया और उसमें श्रीगौराङ्क और विष्णुप्रियाजीकी युगल मूर्तियोंकी स्थापना की गयी । इसके उपलक्ष्यमें एक बड़ा भारी महामहोत्सव किया और बहुत दिनोंतक निरन्तर कीर्तन-सत्सङ्क होता रहा ।

नरोत्तम ठाकुरका प्रभाव उन दिनों बहुत ही अधिक था, बहु-बहु राजे-महाराजे इनके मन्त्र-शिष्य थे। बहु पण्डित इन्हें नि:सक्कोच भावसे साष्टाक्क प्रणाम करते। ये बँगला भाषाके सुकवि भी थे। इन्होंने गौरप्रेममें उन्मत्त होकर हजारों पदोंकी रचना की है। इनकी पदावलियोंका वैष्णवसमाजमें बड़ा आदर है। इन्होंने परमायु प्राप्त की थी। अन्तसमय ये गङ्काजीके किनारे गम्भीला नामक प्राममें अपने एक शिष्य गङ्कानारायण पण्डितके यहाँ चले गये।

कार्तिककी कृष्णा पञ्चमीका दिन या। प्रातःकाल ठाकुर महाशय अपने प्रिय शिष्य गङ्गानारायण पण्डित तथा रामकृष्णके साथ गङ्गा-स्नानके निमित्त गये। वे कमरतक जलमें चले गये और अपने शिष्योंसे कहा— 'हमारे शरीरको तो योड़ा मलो।' शिष्योंने गुरुदेवकी आज्ञाका पालन किया। देखते-ही-देखते ठाकुर महाशयका निर्जीव शरीर गङ्गामाताके सुशीतल जलमें गिरकर अठखेलियाँ करने लगा। नरोत्तम ठाकुर इस असार संसारको त्यागकर अपने सत्य और नित्य लोकको चले गये। वेष्णवोंके हाहाकारसे गङ्गाका किनारा गूँजने लगा। गङ्गामाताका इदय भी अपने लाड़ले पुत्रके शोकसे उमड़ने लगा और वह भी अपनी मर्यादाको छोडकर बढने लगी।

## महाप्रभुके वृन्दावनस्थ छः गोस्वामिगण

रुद्रोऽद्वि जलिंध हरिर्दिविषयो दूरं विहायाश्रिताः भोगीन्द्राः प्रबक्ता अपि प्रथमतः पातास्त्रमुखे स्थिताः । स्त्रीना पद्मवने सरोजनिस्त्रया मन्येऽर्थितार्थाद्भिया दीनोद्धारपरायणाः कस्त्रियुगे सस्पूरुषाः केवस्त्रम् सक्त

(सु० र० मां० ७४।४४)

महाप्रभु नैतन्यदेवके छः गोस्वामी अत्यन्त ही प्रसिद्ध हैं। उनके नाम (१)श्रीरूपः (२)श्रीसनातनः (३)श्रीजीवः (४)श्रीगोपालः

भ 'याचकोंका समृह मुझसे कुछ मांगने न लगे' इस मबसे भगवान् शंकर पर्वतपर रहने लगे, विष्णुने समुद्रमें डेरा डाका, समस्त देवताओंने सुद्रवर्ता आकाशकी शरण ली, वासुिक आदि नागराजोंने समर्व होकर भी पहलेसे ही पातालमें अपना स्थान बना लिया है और रुक्मीबी कमलवनमें छिप गर्या। अब तो इस कलिकालमें केवल संत पुरुष ही दीनोंका चढ़ार करनेवाले रह गये हैं।

भट्ट, ( ५ ) श्रीरघुनाथ भट्ट और ( ६ ) श्रीरघुनाथदासजी हैं । इन छहोंका थोडा-बहुत विवरण पाठक पिछले प्रकरणोंमें पढ ही चुके होंगे। श्रीरूप और सनातन तो प्रभक्ती आज्ञा लेकर ही परीसे वृन्दावनको गये थे, वस तबसे वे फिर गौड देशमें नहीं लौटे। श्रीजीव इनके छोटे भाई अनुपके प्रिय पुत्र थे । पूरा परिवार-का-परिवार ही विरक्त बन गया । दैवी परिवार या । जीव गोस्वामी या तो महाप्रभुके तिरोभाव होनेके अनन्तर वृन्दावन पधारे होंगे, या प्रभुके अपकट होनेके कुछ ही काल पहले । इनका प्रभुके साथ भेंट होनेका वृत्तान्त कहीं नहीं मिलता । ये नित्यानन्दजीकी आज्ञा लेकर ही बन्दावन गये थे। इससे महाप्रभका अभाव ही लक्षित होता है। रघनाय भट्टको प्रभने स्वयं ही पुरीसे भेजा था। गोपाल भट्ट जब छोटे थे, तमी प्रभने उनके घर दक्षिणकी यात्रामें चतुर्मास बिताया था, इसके अनन्तर पुनः इनको प्रभुके दर्शन नहीं हए । रघुनायदासजी प्रभके लीलासंवरण करनेके अनन्तर और स्वरूपगोस्वामीके परलोक-गमनके पश्चात बृन्दावन पधारे और फिर उन्होंने बृन्दावनकी पावन भीम छोडकर कहीं एक पैर भी नहीं रक्खा। वजमें ही वास करके उन्होंने अपनी रोष आयु न्यतीत की। इन सबका अत्यन्त ही संक्षेपमें पृथक्-प्रयक वर्णन आगे करते हैं।

#### १-श्रीरूपजी गोखामी

श्रीरूप और सनातनजीका परिचय पाठक पीछे प्राप्त कर चुके हैं, अनुमानसे श्रीरूपजीका जन्म संवत् १५४५ के लगभग बताया जाता है, ये अपने अग्रज श्रीसनातनजीसे साल-दो-साल छोटे ही थे, किन्तु प्रभुके प्रथम कृपापात्र होनेसे ये वैष्णव-समाजमें सनातनजीके बड़े भाई ही माने जाते हैं। रामकेलिमें इन दोनों भाइयोंकी प्रभुसे मेंट, रूपजीका प्रथागमें प्रभुसे मिलन, पुरीमें पुन: प्रभुके दर्शन-नाटकोंकी रचना, प्रभुकी आहारे

गौड्देश होते हुए पुनः वृन्दावनमें आकर निरन्तर वास करते रहनेके समाचार तो पाठक पिछले अध्यायोंमें पढ़ ही चुके होंगे, अब इनके वृन्दावनवासकी दो-चार घटनाएँ मुनिये।

आप ब्रह्मकुण्डके समीप निवास करते थे, एक दिन आप निराहार रहकर ही भजन कर रहे थे, भूख लग रही थी, किन्तु ये भजनको छोड़कर मिक्षाके लिये जाना नहीं चाइते थे, इतनेहीमें एक काले रंगका ग्वालेका छोकरा एक मिट्टीके पात्रमें दुग्ध लेकर इनके पास आया और बोला— 'लो बाबा! इसे पी लो। भूले भजन क्यों कर रहे हो, गाँवोंमें जाकर मिक्षा क्यों नहीं कर आते।' तुम्हें पता नहीं—

#### भूखे भजन न होई, यह जानहिं सब कोई।

रूपजीने वह दुग्ध पीया। उसमें अमृतसे भी बढ़कर खाद निकला। तव तो वे समझ गये कि 'साँवरे रंगका छोकरा वही छिलया वृन्दावन-वासी है, वह अपने राज्यमें किसीको भूखा नहीं देल सकता।' आक्षर्यकी बात तो यह थी कि जिस पात्रमें वह छोकरा दुग्ध दे गया था, वह दिव्य पात्र पता नहीं अपने-आप ही कहाँ चला गया। इस समाचारको सुनकर श्रीसनातनजी दौड़े आये और उन्हें आलिङ्गन करके कहने लगे— 'भैया! यह मनमोहन बड़ा सुकुमार है, इसे कष्ट मत दिया करो। तुम स्वयं ही बजवासियों के घरोसे टुकड़े माँग लाया करो।' उस दिनमे श्रीरूपजा मधुकरी भिक्षा निस्यप्रति करने जाने लगे।

एक दिन श्रीगोविन्ददेवजीने इन्हें खप्रमें आज्ञा दी कि भीया ! मैं अमुक स्थानमें जमीनके नीचे दक्षा हुआ पड़ा हूँ । एक गौ रोज मुझे अपने स्तनोंमेंसे दूध पिछा जाती है, तुम उस गौको ही लक्ष्य करके मुझे बाहर निकालो और मेरी पूजा प्रकट करो ।? प्रातःकाल ये उठकर उसी स्थानपर पहुँचे। वहाँ उन्होंने देखा—
एक गौ वहाँ खड़ी है और उसके स्तनोंमेंसे आप-से-आप ही दूध बहकर एक
छिद्रमें होकर नीचे जा रहा है। तब तो उनके आनन्दका ठिकाना
नहीं रहा। ये उसी समय उस स्थानको खुदवाने लगे। उसमेंसे गोधिन्ददेवजीकी मनमोहिनी मूर्ति निकली, उसे लेकर ये पूजा करने लगे।
कालान्तरमें जयपुरके महाराज मानसिंहजीने गोधिन्ददेवजीका लाल पत्थरोका एक बड़ा ही भव्य और विशाल मन्दिर बनवा दिया जो अधावधि
श्रीष्टुन्दावनकी शोमा बदा रहा है। औरङ्गजेबके आक्रमणके भयसे
जयपुरके महाराज पीलेसे यहाँका श्रीमूर्तिको अपने यहाँ ले गये थे।
पीछे फिर 'नये गोधिन्ददेवजी' का नया मन्दिर बना, जिसमें गोधिन्ददेवजीके साथ ही अगल-बगलमं श्रीचैतन्यदेव और श्रीनित्यानन्दजीके विग्रह
भी पीलेसे स्थापित किये गये, जो अय भी विद्यमान हैं।

जब श्रीरूपजी नन्दप्राममें निवास करते थे, तब श्रीसनातनजी एक दिन उनके स्थानपर उनसे मिलने गये । इन्होंने अपने अम्रजको देखकर उनको अभिवादन किया और बैठनेके लिये सुन्दर-सा आसन दिया । श्रीरूपजी अपने भाईकं लिये भोजन बनाने लगे । उन्होंने प्रत्यक्ष देखा कि भोजनका सभी सामान प्यारीजी ही जुटा रही हैं, सनातनजीको इससे बड़ा क्षोम हुआ । वे जुपचाप बैठे देखते रहे । जब भोजन बनकर तैयार हो गया तो श्रीरूपजीने उसे भगवानके अपण किया, भगवान प्यारीजीके साथ प्रत्यक्ष होकर भोजन करने लगे । उनका जो उच्छिष्ट महाप्रसाद बचा उसका उन्होंने श्रीसनातनजीको भोजन कराया । उसमें अमृतसे भी बढ़कर दिव्य स्वाद था । सनातनजीने कहा—'भाई ! तुम बड़े भाग्यशाली हो, जो रोज प्यारी-प्यारेके अधरामृत-उच्छिष्ट अन्तका प्रसाद पाते हो, किन्तु सुकुमारी लाइलीजीको तुम्हारे सामान जुटानेमें कष्ट होता होगा, यही सोचकर मुझे दुःख होता है।' इतना कहकर

चै० च० ख० ५-१६-

श्रीमनातनजी चले गये और उनका जो उच्छिष्ट महा-महाप्रसाद शेष रहा उसको बड़ी ही रुचि और स्वादके साथ श्रीरूपजीने पाया।

किसी काव्यमें श्रीरूपजीने प्यारीजीकी वेणीकी काली नागिनसे उपमा दी थी। यह सोचकर सनातनजीको बड़ा दुःल हुआ कि भला प्यारीजीके अमृतपूर्ण आननके सभीप विषवाली काली नागिनीका क्या काम ? वे इसी चिन्तामें मम ही थे कि उन्हें सामनेके कदम्बके बृक्षपर प्यारेके साथ प्यारीजी सुलती हुई दिखायी दीं। उनके सिरपर काले रंगकी नागिनसी लहरा रही थी, उसमें कूरताका काम नहीं, कोघ और विषका नाम नहीं। वह तो परम सौम्या, प्रेमियोंके मनको हरनेवाली और चञ्चला-चपला बड़ी ही चित्तको अपनी ओर खीचनेवाली नागिन थीं। श्रीसनातनजीको इससे बड़ी प्रसन्नता हुई और उनकी शङ्काका समाधान प्यारीजीने स्वतः ही अपने दुर्लभ दर्शनीको देकर कर दिया।

इस प्रकार इनके भक्ति और प्रेमके माइ।स्यकी बहुत-सी कथाएँ कही जाती हैं, । ये सदा युगल-माधुरीके रूपमे छके से रहते थे । अके से जके से, भूले से, भटके से ये सदा वृन्दाविषिनकी वनवीथियों में विचरण किया करते थे। इनका आहार या प्यारे-प्यारीकी रूपसुधाका पान, वस उसीक मदमें ये सदा मस्त वने रहते । ये सदा प्रेममें मझ रहकर नामजप करते रहते और शेष सम्यमें भक्तिसम्बन्धी पुस्तकोंका प्रणयन करते । इनके बनाये दुए भक्तिभावपूर्ण सोलह प्रन्य मिलते हैं।

(१) हंसदूत, (२) उद्धवसन्देश, (३) कृष्णजनमितिथिविधि, (४) गणोद्देशदीपिका, (५) स्तवमाला, (६) विदय्धमाधव, (७) लिलतामाधव, (८) दानलीला, (९) दानकेलिकौमुदी, (१०) भक्तिरसामृतसिन्धु, (११) उज्ज्वलनीलमणि, (१२) मधुरामाहास्य,

( १३ ) आख्यातचिन्द्रकाः, ( १४ )पद्मावलीः,( १५ )नाटकचिन्द्रका और ( १६ ) लघुभागवतामृत ।

वृन्दावनमें रहकर इन्होंने श्रीकृष्ण-प्रेमका साकार रूप खड़ा करके दिखला दिया। ये सदा नामकंकीर्तन और पुस्तक-प्रणयनमें ही लगे रहते थे। 'वृन्दावनकी यात्रा' नामक पुस्तकमें इनके वैकुण्ठवासकी तिथि संवत् १६४० ( ईस्वी सन् १५६३ ) की श्रावण ग्रुक्का द्वादशी लिखी है। इस प्रकार ये लगभग ७४ वर्षोतक इस धराधामपर विराजमान रहकर भक्तितत्त्वका प्रकाश करते रहे।

#### २-श्रीसनातनजी गोखामी

श्रीसनातनजीका जन्म संवत् १५४४ के लगभग अनुमान किया जाता है, इनके कारावासका वृत्तान्त, उससे मुक्तिलाम करके प्रयागमें आगमन, प्रभुके पादपद्मोंमें रहकर शास्त्रीय शिक्षाका श्रवण, वृन्दावनगमन, पुनः लौटकर पुरीमें आगमन, शरीरमें भयंकर खुजलीका हो जाना, श्रीजगन्नायजीके रयके नीचे प्राण त्यागनेका निश्चय, प्रमुकी आजासे वृन्दावनमें जाकर भजन और पुस्तकप्रणयन करते रहनेका वृत्तान्त तो पाठक पीछे पढ़ ही चुके होंगे, अब इनके सम्बन्धकी भी वृन्दावनकी दोन्तार घटनाएँ सुनिये।

एक दिन ये श्रीयमुनाजी स्नान करनेके निमित्त जा रहे थे, रास्तेमं एक पारस पत्यरका टुकड़ा इन्हें पड़ा हुआ मिला। इन्होंने उसे वही धूलिले ढक दिया। दैवात् उसी दिन एक ब्राह्मण उनके पास आकर धनकी याचना करने लगा। इन्होंने बहुत कहा—'भाई ! हम भिक्षुक हैं, माँगकर टुकड़े खाते हैं, भला हमारे पास धन कहाँ है, किसी धनी सेट साहूकारके समीप जाओ। 'कन्तु वह मानता ही नहीं या, उसने कहा—'श्रीमहाराज! मैंने धनकी कामनासे ही अनेकों वर्षोतक दिश्वकी

अराधना की, इसिलये शिवजीने सन्तुष्ट होकर रात्रिके समय स्वप्नमें मुझले कहा—'हे ब्राह्मण ! तू जिस इच्छासे मेरा पूजन करता है, वह इच्छा तेरी वृन्दावनमें सनातन गोस्वामीके समीप जानेसे पूर्ण होगी।' वस, उन्हींके स्वप्नसे में आपकी शरण आया हूँ।' इसपर सनातनजीको उस पारस पत्थरकी याद आ गयी। उन्होंने कहा—'अच्छी बात है, मेरे साय बमुनाजी चलो।' यह कहकर ये उसे यमुना-किनारे ले गये। दूरसे ही अँगुलीके इशारेसे इन्होंने उसे पारसकी जगह बता दी। उसने बहुत हूँदा; किन्तु पारस नहीं मिला। तव तो उसने कहा—'आप मेरी बञ्चना न कीजिये, यदि हो तो आप ही हूँदकर दे दीजिये।'

इन्होंने कहा—'भाई ! इसमें बद्धनाकी बात ही क्या है, मैं तो उसका स्पर्ध नहीं कर सकता, तुम धैर्यके साथ हुँद्दो, यहीं मिल जायगा ।' ब्राह्मण हुँद्दो लगा, सहसा उसे पारतका टुकड़ा मिल गया । उसी समय उसने एक लोहेके टुकड़ेसे उसे छुआकर उसकी परीक्षा की, देखते-ही-देखते लोहेका टुकड़ा सोना बन गया। ब्राह्मण प्रसन्न होकर अपने घरको चल दिया।

वह आधे ही रास्तेमें पहुँचा होगा कि उसका विचार एकदम बदल गया । उसने सोचा—'जो महापुष्प घर-घरसे दुकड़े माँगकर खाते हैं और संतारमें इतनी अमृल्य समझी जानेवाली इस मणिको हायसे सर्या नहीं करते । अवस्य ही उनके पास इस असाधारण पत्थरसे बढ़कर भी कोई और वस्तु है । मैं तो उनसे उसीको प्राप्त करूँगा । इस पारसको देकर तो उन्होंने मुझे बहका दिया ।' यह सोचकर वह लौटकर फिर इनके समीप आया और चरणोंमें गिरकर रो-रोकर अपनी सभी मनोव्यया सुनायी । उसके सच्चे वैराग्यको देखकर इन्होंने पारसको यसुनाजीमें फेंकवा दिया और उसे अमृल्य हरिनामका उपदेश किया । जिससे कुछ कालमें वह परम संत बन गया । किसीने ठीक ही कहा है—

#### महाप्रभुके वृन्दावनस्थ छः गोस्वामिगण

पारसमें अरु संतमें, संत अधिक कर मान। वह छोहा सोना करें, यह करें आपु समान॥

ये मधुराजीमें मधुकरी करनेके लिये एक चौबेके घर जाया करते थे। उस चौबेकी स्त्री परम भक्ता और श्रीमदनमोहन भगवान्की उपासिका थी। उसके घर बालभावसे श्रीमदनमोहन भगवान् विराजते थे। सनातनजी उनकी मनोहर मूर्तिके दर्शनोंसे अत्यन्त ही प्रसन्न होते, असलमें तो वे मदनमोहनजीके दर्शनोंके ही लिये वहाँ जाते थे। उस चौबिनका एक छोटा-सा बालक था। मदनमोहन भी बालक ही उहरे। दोनोंमें खूब दोस्ती थी। मदनमोहन तो गँवार बाले ही उहरे। ये आचार-विचार क्या जानें। उस चौबिनके लड़केके साथ ही एक पात्रमें भोजन करते। सनातनजीको देसकर बढ़ा आवर्च हुआ कि ये मदनमोहन सरकार बढ़े विचित्र हैं।

एक दिन ये मधुकरी छेने गये। चौबिन इन्हें भिक्षा देने लगी। इन्होंने आग्रहपूर्वक कहा— 'माता! यदि द्वम गुक्ते कुछ देना ही चाहती हो तो इस बच्चेका उच्छिष्ट अन्न मुझे दे दो।' चौबिनने इनकी प्रार्थना स्वीकार कर ली और इन्हें वही मदनमोहनका उच्छिष्ट प्रसाद दे दिया। बस, फिर क्या या, इन्हें तो उस मालनचोरकी रूपल्पाती जीमके लगे हुए अन्नका चस्का लग गया, ये नित्यप्रति उसी उच्छिष्ट अन्नको छेने जाने लगे।

एक दिन स्वप्नमें मदनमोइनजीने कहा—'भाई ! शहरमें तो हमें ऊच-सी मालूम पड़ती है, तुम उस चौविनसे मुझे के आओ, मैं तो जंगलमें ही रहूँगा।'ठीक उसी रात्रिको चौबिनको भी यही स्वाम हुआ कि तु मुझे सनातन साधुको दे दे। दूसरे दिन ये गये और इन्होंने कहा — भाताजी ! सदनमोहन अब बनमें रहना चाहते हैं, तुम्हारी क्या इच्छा है ??

कुछ प्रेमयुक्त रोषके स्वरमें चौबिनने कहा- 'साधु बाबा ! इसकी यह सब करतृत मुझे पहलेसे ही मालूम है। एक जगह रहना ता यह जानता ही नहीं, यह बड़ा निर्मोही है, कोई इसका सगा नहीं। भला, जिस यशोदाने इसका लालन-पालन किया, खिला-पिलाकर इतना बड़ा किया। उसे भी बटाऊकी तरह छोड़कर चला गया। मुझसे भी कहता था-- 'मेरा यहाँ मन नहीं लगता।' मैंने भी सोच लिया-- 'मन नहीं लगता तो मेरी बलाते। जब तुझे ही मेरा मोह नहीं, तो मुझे भी तेरा मोह नहीं। भले ही त साधके साथ चला जा। ऐसा कहते-कहते ऑखोंमें ऑस भरकर उसने मदनमोहनको सनातनजीके साथ कर दिया। ऊपरसे तो वह ऐसी बातें कह रही थीं, किन्तु उसका हृदय अपने मदनमोहनके विरहसे तडफ रहा था। सनातनजी मदनमोहनको साथ लेकर यमुनाके किनारे आये। अब मदनमोहनके रहनेके लिये उन्होंने सर्यघाटके समीप एक सुरम्य टीलेपर फूँसकी झोंपड़ी बना ली और उसीमें वे मदनमोहनकी पूजा करने लगे । अब वे घर-घरसे आटेकी चटकी माँग लाते और उसीकी बिना नमककी मधकरी बनाकर मदनमोहनको भोजन कराते।

एक दिन मदनमोहनने मुँह बनाकर कहा—'साधु बाबा! ये बिना नमककी बाटियाँ हमसे तो खायी नहीं जातीं। योड़ा नमकभी । माँग लाया करो।'

सनातनजीने ग्रॅंझलाकर कहा---- 'यह दलत मुझसे मत लगाओ। खानी हो तो ऐसी ही खाओ। नहीं अपने घरका रास्ता पकड़ो।'

मदनमोहन सरकारने कुछ हँसकर कहा-(एक कंकड़ी नमकको

कीन मना करेगा, कहींसे ले आना माँगकर ।' दूसरे दिनसे ये आटेके साथ थोड़ा नमक भी लाने लगे ।

चटोरे मदनमोहनको तो मीठे माखन और मिश्रीकी चाट पड़ी हुई थी, इसिल्ये एक दिन बड़ो ही दीनतासे बोले—'साधु बाबा! ये रूखे टिकड़ तो हमारे गलेके नीचे नहीं उतरते। योड़ा घी भी कहींसे लाया करो तो अच्छा है।'

अब सनातनजी मदनमोहन जीको खरी-खरी मुनाने लगे। उन्होंने कहा—'देखो जी! सुनो भेरी सची बात। मेरे पास तो ये ही सूखे टिकड़ हैं, तुम्हें घी-चीनीकी चाट थी तो किसी धनिकके यहाँ जाते, मुझ मिक्षुकके यहाँ तो ये ही सूखे टिकड़ मिळेंगे। तुम्हारे गलेके नीचे उतरे चांह न उतरे, मैं किसी धनिकके पास घी-बूरा माँगने नहीं जाऊँगा। थोड़े यमुना-जलके साथ सटक लिया करो। मिट्टी भी तो सटक जाते थे।' बेचोरे मदनमोहन अपना-सा मुँह बनाये चुप हो गये। उस लँगोटीबंद साधुसे वे और कह ही क्या सकते थे।

दूसरे दिन उन्होंने देखा, एक बड़ा भारी धनिक व्यापारी उनके समीप आ रहा है। ये बेठे भजन कर रहे थे, उसने दूरसे ही इनके चरणोंमें साष्टाङ्ग प्रणाम किया और बड़े ही करुणस्वरसे कहने लगा— 'महात्माजी! मेरा जहाज यमुनाजीमें अड़ गया है, ऐसा आशीर्वाद दीजिये कि वह निकल जाय, में आपकी शरणमें आया हूँ।' इन्होंने कहा— 'भाई! में कुछ नहीं जानता, इस झोंपड़ीमें जो बैठा है, उससे कहो।'

व्यापारीने मगवान् मदनमोहनसे प्रार्थना की—'हे भगवन् ! यदि मेरा जहाज निकल जाय, तो विक्रीके आधे द्रव्यसे में आपकी सेवा करूँ।' बस, फिर क्या था, जहाज उसी समय निकल गया। उन दिनों नदियोंके द्वारा नावसे ही व्यापार होता था। रेल, तार और मोटर आदि यन्त्र तो तब थे ही नहीं । महाजनका माल दुगुने दामों में विका । उसी समय उसने हजारों रुपये लगाकर बड़ी उदारताके साथ मदनमोहनजीका मन्दिर बनवा दिया । और भगवान्की सेवाके लिये पुजारी, रसोइया, नौकर-चाकर तथा और भी बहुत से कामवाले रख दिये। वह मन्दिर बृन्दावनमें अभीतक विद्यमान है।

इनकी ख्याति सुननेपर अकवर बादशाह इनके दर्शनोंके लिये आया और इनसे कुछ सेवाके लिये प्रार्थना करने लगा। जब बहुत मना करनेपर भी वह न माना तब इन्होंने अपने कुटियाके समीपकं यमुनाजीके फूटे हुए घाटके कोनेको सुधरवानेकी आज्ञान्दी। उसी समय अकवरको वहाँकी सभी भूमि अमूल्य रलोंसे जटित दिखायी देने लगी। तब तो वह इनके पैरोंमें गिरकर कहने लगा—'प्रभो! मेरे अपराधको क्षमा कीजिये, मेरा सम्पूर्ण राज्य भी यहाँके एक रलके मूल्यके बराबर नहीं।' यही घटना श्रीहरिदास स्वाभी जीके सम्बन्धमें भी कही जाती है, दोनों ही ठीक हैं। भक्तोंकी लीला अयरम्पार है, उन्हें अद्धापूर्वक सुन लेना चाहिये। तक करना हो तो दर्शन शास्त्रोंको पढ़ो।

इन्होंने भी भक्तितस्वकी खूब पर्यालोचना की है, इनके बनाये हुए चार प्रन्य प्रतिद्ध हैं—(१) बृहद्भागवतामृत (दो खण्ड), (२) इरिभक्तिविलास, टीकादिक्यदर्शिनी, (३) वैष्णवतोषिणी (दशम स्कन्धकी टिप्पणी), (४) लीलास्तव (दशम चरित्र)।

सत्तर वर्षकी आयुमें सं ०१६१५ (ईस्वी सन् १५५८) की आषाढ़ सुदी चतुर्दशीके दिन इनका गोलोकगमन बताया जाता है। ये परम विनयी, भागवत और भगवत्-रस-रिक्षक वैष्णव थे।

#### ३-श्रीजीव गोखामीजी

श्रीअन्प-तनय स्वामी श्रीजीवजीका वैराग्य परमोत्कृष्ट या। ये आजन्म ब्रह्मचारी रहे। स्त्रियोंके दर्शनतक नहीं करते थे। पिताके वैकुण्ड वास हो जानेपर और दोनों ताउओंके यहत्यागी-विरागी बन जानेपर इन्होंने भी उन्होंके पथका अनुसरण किया और ये भी सब कुछ छोड़-छाड़-कर श्रीवृन्दावनमें जाकर अपने पितृष्योंके चरणोंका अनुसरण करते हुइ साम्त्र न्विन्तन और श्रोकृष्ण-कोर्तनमें अपना समय विताने लगे। ये अपने समयके एक नामी पण्डित थे। वजमण्डलमें इनकी अत्यधिक प्रतिहाइ यी। देवताओंको भी अपाप्य वजकी पवित्र भूमिको परित्याग करके ये कहीं भी किसीके आग्रहसे बाहर नहीं जाते थे। सुनते हैं, एक बार अकवर बादशाइने अत्यन्त ही आग्रहके साथ इन्हें आगरे बुलाया था और इनकी आज्ञानुसार ही उसने इन्हें घोड़ागाड़ीमें बैठाकर उसी दिन रात्रिको वृन्दावन पहुँचा दिया था। इनके सम्बन्धकी भी दो-एक घटना सुनिये—

सुनते हैं, एक बार कोई दिग्विजयी पण्डित दिग्विजयकी इच्छासे वृन्दावनमें आया । श्रीरूप तथा सनातन जीने तो उससे बिना शास्त्रार्थ किये ही विजयपत्र लिख दिया । किन्तु श्रीजीव गोस्वामी उससे मिड़ गये और उसे परास्त करके ही छोड़ा । इस समाचारको सुनकर श्रीरूप गोस्वामीने इन्हें डाँटा और यहाँतक कह दिया—'जो वैष्णव दूसरोंको मान नहीं देना जानता, वह सच्चा वेष्णव ही नहीं । हमें जय-पराजयसे क्या ? तुम जयकी इच्छासे उससे मिड़ पड़े इसल्ये अब हमारे सामने मत आना ।' इससे इन्हें अत्यन्त ही दुःख हुआ और ये अनशन करके यमुना-किनारे जा बैठे । श्रीसनातनजीने जब यह समाचार सुना तो

उन्होंने रूप गोखामीके पास आकर पूछा---'वैष्णवोंको जीवके ऊपर दया करनी चाहिये अथवा अदया ।'

श्रीरूपजीने कहा—'यह तो सर्वसम्मत सिद्धान्त है कि वैष्णवको जीवमात्रके प्रति दयाके भाव प्रदर्शित करने चाहिये।'

यस, इतना मुनते ही सनातनजीने जीव गोस्वामीजीको उनके पैरोंमें पड़नेका संकेत किया। जीव गोस्वामी अधीर होकर उनके पैरोंमें गिर पड़े और अपने अपराधको स्मरण करके बालकोंकी माँति फूट-फूट-कर करने लगे। श्रीरूपजीका हृदय भर आया, उन्होंने इन्हें हृदयसे लगाया और इनके अपराधको क्षमा कर दिया।

मुनते हैं, परम भक्ता मीराबाई भी इनसे मिली थी। उन दिनों ये एकान्तमें वास करते थे और स्त्रियोंको इनके आश्रममें जानेकी मनाइी थी। जब मीराबाईने इनसे मिलनेकी इच्छा प्रकट की और उनहें उत्तर मिला कि वे स्त्रियोंसे नहीं मिलते, तब मीराबाईजीने सन्देश पठाया— 'वृन्दावन तो बॉकेविइारीका अन्तःपुर है। इसमें गोपिकाओंके सिवा किसी दूसरेका प्रवेश नहीं। ये विहारीजीके नये पटीदार पुरुष और कहाँसे आ वसे, इन्हें किसी दूसरे स्थानकी खोज करनी चाहिये।' इस बातसे इन्हें परम प्रसन्नता हुई और ये मीराबाईजीसे बड़े प्रेमसे मिले।

इन्होंने एक योग्य आचार्यकी मॉिंत मिक्ति-मार्गका खूब ही प्रचार किया। अपने पितृव्योंकी मॉिंत इन्होंने भी बहुत से ग्रन्थ बनाये। कृष्णदास गोस्वामीने इन तीनोंके ही ग्रन्थोंकी संख्या चार लाख बतायी है। यहाँ ग्रन्थसे तात्पर्य अनुष्टुप्छन्द या एक स्लोकसे है। पुस्तकसे नहीं। श्रीरूपके बनाये हुए सब एक लक्ष ग्रन्थ या स्लोक बताये जाते हैं। श्री सुस्तकसे में इतने स्लोक हो सकते हैं। श्रीजीव गोस्वामीक बनाये

हुए नीचे लिखे प्रन्थ मिलते हैं—श्रीभागवत षट्सन्दर्भ, वैष्णवतीषिणी, लघुतोषिणी और गोपालचम्पू।

इनके बैकुण्ठवासकी ठीक-ठीक तिथि या संवर्तका पता हमें किसी भी अन्थसे नहीं चला।

#### ४-श्रीरघुनाथदासजी गोखामी

श्रीरघुनाथदासजीका वैराग्यः गृहत्याग और पुरीनिवासका वृत्तान्त तो पाठक पढ़ ही चुके होंगे । महाप्रभु तथा श्रीखरूपगोखामीके तिरोभावके अनन्तर ये अत्यन्त ही दुखी होकर वृन्दावन चले आये । इनकी इच्छा थी कि इस गोवर्धनपर्वतसे कृदकर अपने प्राणींको गँवा दें, किन्त श्रीरूप-सनातन आदिके समझाने-बुझानेपर इन्होंने शरीरत्यागका विचार परित्याग कर दिया । ये राधाकुण्डके समीप सदा वास करते थे। कहते हैं, ये चौबीस घंटेमें केवल एक बार योडा-सा महा पीकर ही रहते थे। ये सदा प्रेममे विभार हाकर ·राघे-राघे' चिछाते रहते । इनका जन्म-संवत् अनुमानंत १४१६ शकाब्द बताया जाता है, इन्होंने अपनी पूर्ण आयुका उपमोग किया। जब शकाब्द १५१२ में श्रीनिवासाचार्यजी गौडदेशको आ रहे थे, तब इनका जीवित रहना बताया जाता है। इनका त्याग-वंराग्य बड़ा ही अद्भत और अहौिकक था। इन्होंने जीवनभर कभी जिह्वाका स्वाद नहीं लिया, सुन्दर वस्त्र नहीं पहने, और भी किसी प्रकारके संसारी सखका उपभोग नहीं किया । लगभग सौ वर्षीतक ये अपने त्याग-वैराग्यमय श्वासोंसे इस स्वार्थपूर्ण संसारके वायुमण्डलको पवित्रता प्रदान-करते रहे। इनके बनाये हुए (१) स्तवमाला, (२) स्तवावली और (३) श्रीदानचरित—ये तीन प्रन्थ बताये जाते हैं । इनके समान त्यागमय जीवन किसका हो सकता है ? राजपुत्र होकर भी इतना त्याग ? दास महाशय ! आपके श्रीचरणोंमें हमारे कोटि-कोटि प्रकार हैं। प्रभो ! इस वासनायुक्त अधमके हृदयमें भी अपनी शक्तिका उद्धार कीजिये।

#### ५-श्रीरघुनाथ भट्ट

हम पहले ही बता चुके हैं, तपन मिश्रजीके सुपुत्र श्रीरघुनाथ
भट्ट अपनं माता-पिताके परलोकगमनके अनन्तर आठ महीने प्रमुके
पादपद्मोंमें रहकर उन्हींकी आज्ञासे दृन्दायन जाकर रहने रूगे थे।
ये भागयतके बड़े भारी पण्डित थे, इनका स्वर बड़ा ही कोमल बा।
ये रूप गोस्वामीकी सभामें श्रीमद्भागयतकी कथा कहते थे। इनका
जन्म-संयत् अनुमानसे १४२५ बताया जाता है। ये कितने दिनतक
अपने कोकिल-कूजित कमनीय कण्ठसे श्रीमद्भागयतकी कूक मचाकर
दृन्दायनको बारहीं महीने वसन्त बनाते रहे, इसका ठीक-ठीक
दृत्तान्त नहीं मिलता।

#### ६-श्रीगोपाल भट्ट

ये श्रीरङ्गक्षेत्रनिवासी बेङ्कट भट्टके पुत्र तथा श्रीप्रकाशानन्द जी सरस्वतीके भतीजे थे। पिताके परलोकगमनके अनन्तर वे श्रीवृन्दावन-वास करनेके निमित्त चले आये। दक्षिण-यात्रामें जब वे छोटे वे तभी प्रभुने इनके घरपर चौमासेके चार मास बिताये थे। उसके बाद इनकी फिर महाप्रभुसे भेंट नहीं हुई। इनके आगमनका समाचार श्रीरूप-सनातनजीने प्रभुके पास पठाया था, तब प्रभुने एक पत्र भेजकर रूप और सनातन इन दोनों भाइयोंको लिखा या कि उन्हें स्नेहसे अपने पास रखना और अपना सगा माई ही समझना। महाप्रभुने अपने वेठनेका आसन और डोरी इनके लिये भेजी थी। इन दोनों प्रभु-प्रसादी अमूल्य वस्तुओंको पाकर ये परम प्रसन्न हुए। ध्यानके समय

ये प्रभुकी प्रसादी डोरीको सिरपर धारण करके भजन किया करते थे। इनके उपास्यदेव श्रीराधारमणजी थे।

सुनते हैं, इनके उपास्यदेव पहले शालगामके रूपमें थे, उन्हींकी ये सेवा-पूजा किया करते थे, एक बार कोई धनिक वृन्दावनमें आया। उसने सभी मन्दिरोंके ठाकुरोंके लिये सुन्दर बस्त्राभूषण प्रदान किये। इन्हें भी लाकर बहुत-से सुन्दर-सुन्दर वस्त्र और गहने दिये। वस्त्र और गहनोंको देखकर इनकी इच्छा हुई कि यदि हमारे भी ठाकुरजीके हाथ-पैर होते तो इम भी उन्हें इन वस्त्राभूषणोंको धारण कराते । बस, फिर क्या था। भगवान तो भक्तके अधीन हैं। वे कभी भक्तकी इच्छाको अन्यथा नहीं करते । उसी समय शालग्रामकी मुर्तिमेंसे हाथ-पैर निकल आये और भगवान श्रीराधारमण मरलीधारी स्थाम बन गये । भट्टजीकी प्रसन्तताका ठिकाना नहीं रहा । उन्होंने भगवान्को वस्त्राभूषण पहनाये और भक्तिभावसे उनकी स्तति की । श्रीनिधासाचार्यजी इन्हींके शिष्य थे। इनके मन्दिरके पुजारी श्रीगोपालनायदासजी भी इनके शिष्य थे। इनके परलोकगमनके अनन्तर श्रीगोपालनाथदासजी ही उस गदीके अधिकारी हए । श्रीगोपालनायदासजीके शिष्य श्रीगोपीनायदासजीने अपने छोटे भाई दामोदरदासजीको शिष्य बनाकर उनसे विवाह करनेके लिये कह दिया । वर्तमान श्रीराधारमणजीके गोस्वामिगण इन्हीं श्रीदामोदरजी-के वंश्वज हैं । वृन्दावनमें श्रीराधारमणजीकी वही मनोहर मूर्ति अपने अद्भुत और अलैकिक प्रभावको धारण किये हुए अपने प्रिय भक्त श्रीगोपाल भड़की भक्ति और एकनिष्ठाकी घोषणा कर रही है। भक्त-वत्सल भगवान क्या नहीं कर सकते।

> श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! सुगरे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !!



### श्रीचैतन्य-शिक्षाष्टक

प्रेमोद्धावितहर्षेषेद्विगदैन्यार्तिमिक्षितम् । रूपितं गौरचन्द्रस्य भाग्यवद्भिनिषेज्यते ॥ॐ (शीचैतन्य चरि० अ० छी० २०। १)

महाप्रभु श्रीगौराङ्गदेवनं संन्यास लेनेके अनन्तर अपने हायसे किसी
भी ग्रन्थकी रन्तना नहीं की । उन्हें इतना अवकाश ही कहाँ था, वे तो
सदा प्रेमवारुणी पान करके पागळ से बने रहते थे । ऐसी दशामें पुस्तकप्रणयन करना उनके लिये अशक्य था । किन्तु उनके भक्तोंने उनके उपदेशामृतके आधारपर अनेक ग्रन्थोंकी रचना कर डाली । व्यास, वास्मीकि, शंकर,
रामानुज आदि बहुत से महापुरुण अपनी अमर कृतिसे ही अन्धे हुए
संसारको दिव्याल्योंक प्रदान करते हैं । दत्तात्रेय, जङ्गरत, श्रृषमभदेव,
अजगरमुनि आदि बहुत से सिद्ध महापुरुण अपने लोकातीत आचरणोंद्वारा
ही संसारको त्याग, वैराग्य और भोगोंकी अनित्यताका पाठ पढ़ाते हैं ।

श्रीगौराङ्ग प्रभुक्ते प्रेमवश प्रकट दुए हवं, ईवां, वद्देग, दैन्य और
 आर्ति आर्ति भावोंसे मिश्रिन प्रलापको भाग्यवान् पुरुष ही श्रवण कर पाते हैं।

बुद्धदेव, कबीरदास और परमहंस रामकृष्णदेव-जैसे बहुत-से परोपकारी महापरुष अपनी अमोध वाणीके ही द्वारा संसारका कल्याण करते हैं। श्रीचैतन्यदेवने तो अपने जीवनको ही प्रेमका साकार खरूप बनाकर मनुष्योंके सम्मुख रख दिया । चैतन्य-चरित्रकी मनुष्य ज्यों-ज्यों आलोचना और पत्यालोचना करेंगे। त्यों-ही-त्यों वे शास्त्रीय सिद्धान्त साम्प्रदायिकः संकृचित सीमासे निकलकर संसारके सम्मुख सार्वदेशिक बन सकेंगे। चैतन्यदेवने किसी नये धर्मकी रचना नहीं की । संन्यासधर्म या त्याग-धर्म जो ऋषियोंका सनातन धर्म है, उसीके वे शरणापन हर और संसारके सम्मुख महान त्यागका एक सर्वोच्च आदर्श उपस्थित करके लोगोंको त्यागका यथार्थ मर्म सिखा दिया । समयक प्रभावसे ज्ञानमार्गमें जो ग्रुष्कता आ गयी थी। संसारको असार बताते-बताते जिनका हृदय भी सारहीन और ग्रष्क बन गया था, उसी ग्रुष्कताको उन्होंने मेटकर त्यागके साथ सरलताका भी सम्मिश्रण कर दिया । उस त्यागमय प्रेमने सोनेमें सुद्दागेका काम दिया । यही श्रीचैतन्यका मैंने सार सिद्धान्त समझा है। किन्तु मैं अपनी मान्यताके लिये अन्य किसीको बाध्य नहीं करता । पाठक, स्वयं चैतन्यचरित्रका अध्ययन करें और यथामित उनके सार सिद्धान्तका स्वयं ही पता लगानेका प्रयत्न करें । महाप्रभने समय-समयपर आठ श्लोक कहे हैं। वे सब महाप्रभुरचित ही बताये जाते हैं। वैज्यावमण्डलीमें वे आठ स्लोक 'शिक्षाष्टक' के नामसे अत्यन्त ही प्रसिद्ध हैं। उनपर बड़ी टीका-टिप्पणियाँ भी लिखी गयी हैं। ग्रन्थके अन्तमें उन आठ श्लोकोंको अर्थसहित देकर हम इस ग्रन्थको समाप्त करते हैं। जो 'श्रीश्रीचैतन्य-चरितावडी' को आदिसे अन्ततक पढेंगे वे परम भागवत तथा प्रेमी तो अवश्य ही होंगे, यदि न भी होंगे तो इस चार चरित्रके पठन और चिन्तनसे अवश्य ही वे प्रेमदेवकी मनमोहिनी मृतिंके अनन्य उपासक बन जायेंगे । चैतन्य-चरितावलीरूपी रसभरी धाराने हमारे और पाठकोंके बीचमें एक प्रकारका सम्बन्ध स्थापित कर दिया है। चाहे हमारा 'चैतन्य-चिरतावली' के सभी पाठकोंसे शरीर-सम्बन्ध न भी हो, किन्तु मानसिक सम्बन्ध तो उसी दिन जुड़ चुका जिस दिन उन्होंने अचैतन्य जगत्को छोड़कर चैतन्य-चिरत्रकी खोज की। उन सभी प्रेमी बन्धुके श्रीचरणोंमे हृदयमे इस हृदयहीन नीरस लेखककी यही प्रार्थना है कि आपलोग कृपा करके अपने प्रेमका एक एक कण भी इस दीन-हीन कंगालको प्रदान कर दें तो हसका कल्याण हो जाय। कहावत है—

#### 'बूँद-बूँदसे घट भरें, टपकत रीतो होय।'

—बस, प्रत्येक पाठक हमारे प्रति थोड़ा भी प्रेम प्रदर्शित करनेकी कृपा करें तो हमारा यह रीता घड़ा परिपूर्ण हो जाय । क्या उदार और प्रेमी पाठक इतनी भिक्षा हमें दे सकेंगे ? यह हम हृदयसे कहते हैं, हमें धनकी या और किसी सांसारिक उपभोगोंकी अभी तो इच्छा प्रतीत होती नहीं । आगेकी वह साँवला जाने । अच्छे-अच्छोंको लाकर फिर उसने इसी मायाजालमें फँसा दिया है, फिर हम-जैसे कीट-पतङ्गोंकी तो गणना ही क्या ! उसे तो अभीतक देखा ही नहीं । शास्त्रोंसे यह बात सुनी है कि प्रेमी भक्त ही उसके खरूप हैं, इसीलिये उनके सामने अकिञ्चन भिखारीकी तरह हम पह्छा पसारकर भीख माँग रहे हैं । हमें यह भी विश्वास है कि इतने बड़े दाताओंके दरवाजोंसे हम निराश होकर न लैटेंगे, अवस्य ही हमारी झोलीमें वे कुछ-न-कुछ तो डालेंगे ही । भीख माँगनेवाला कोई गीत गाकर या कुछ कहकर ही दाताओंके चित्तको अपनी ओर खींचकर भीख माँगता है । अतः हम भी चैतन्योक इन आठ रहोकोंको ही कहकर पाठकोंसे भीख माँगते हैं ।

(1)

चेतोदर्पणमार्जनं भवमहादावाग्निनिर्वापणं श्रेयःकैरवचन्द्रिकावितरणं विद्यावधूजीवनस् । आनन्द्राम्बुधिवर्द्धनं प्रतिपदं पूर्णोमृतास्वादनं सर्वात्मस्रपनं परं विजयते श्रीकृष्णसंकीर्तनस् ॥

जो चित्तरूपी दर्पणके मैछको मार्जन करनेवाला है, जो संसार-रूपी महादावाग्निको शान्त करनेवाला है, प्राणियोंको मङ्गलदायिनी कैरव चिन्द्रकाको वितरण करनेवाला है, जो विद्यारूपी वधूका जीवन-स्वरूप है और आनन्दरूपी समुद्रको प्रतिदिन बढ्।नेहीवाला है उस श्रीकृष्णसंकीर्तनकी जय हो, जय हो !

> श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! मुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

> > ( ? )

नाम्नामकारि बहुधा निजसर्वशासिः-स्तत्रार्थितानियमितः स्मरणेन कालः। एतादशी तव कृषा भगवन् ममापि तुर्देवमोदशमिहाजनि नानुरागः॥

प्राणनाथ ! तुम्हारी कृपामें कुछ कसर नहीं और मेरे दुर्भाग्यमें कुछ सन्देह नहीं । मला, देखों तो सही तुमने 'नन्द-नन्दन' 'बजचन्द्र' 'मुरलीमनोहर' 'राधारमण' ये कितने सुन्दर-सुन्दर कार्नोको प्रिय लगनेवाले अपने मनोहारी नाम प्रकट किये हैं, फिर वे नाम रीते ही हों सो बात नहीं, तुमने अपनी सम्पूर्ण शक्ति सभी नार्मोमें समानरूपसे भर दी है। जिसका भी आश्रय ग्रहण करें, उसीमें तुम्हारी पूर्ण शक्ति मिल जायगी।

चै० च० ख० ५--१७--

सम्भव है, वैदिकित्या-कलागेंकी माँति तुम उनके लेनेमें कुछ देश, काल और पात्रका नियम रख देते तो इसमें कुछ कठिनता होनेका भय भी था, सो तुमने तो इन बातोंका कोई भी नियम निर्धारित नहीं किया। स्त्री हो, पुरुष हो, दिज हो, अन्त्यज हो, श्रूद्र हो, अनार्य हो, कोई भी क्यों न हो, सभी प्राणी ग्रुचि-अग्रुचि किसीका भी विचार न करते हुए सभी अवस्थाओं में, सभी समयों में स्वत्र उन सुमधुर नामोंका संकीर्तन कर सकते हैं। हे भगवन् ! तुम्हारी तो जीवों के ऊपर इतनी भारी कृषा और भेरा ऐसा भी दुदें कि तुम्हारे इन सुमधुर नामों में सच्चे हृदयसे अनुराग ही उत्यन्न नहीं होता।

श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! मुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

( )

तृणादिष सुनीचेन तरोरिष सहिष्णुना। अमानिना मानदेन कीर्तनीयः सदा हरिः॥

हरिनामसंकीर्तन करनेवाले पुरुषको किस प्रकारके गुरु बनाने चाहिये और दूसरोंके प्रति उसका व्यवहार कैसा होना चाहिये, इसको कहते हैं—'भागवत बननेवालेको मुख्यतया दो गुरु बनाने चाहिये—एक तो तृण और दूसरा वृक्ष ।' तृणसे तो नम्रताकी दीक्षा ले, तृण सदा सबके पैरोंके नीचे ही पड़ा रहता है। कोई दयाल पुरुष उसे उठाकर आकाशमें चढ़ा भी देते हैं, तो वह फिर ज्यों-का-त्यों ही पृथ्वीपर आकर पड़ जाता है। वह स्वममें भी किसीके सिरपर चढ़नेकी इच्छा नहीं करता । तृणके अतिरिक्त दूसरे गुरु 'वृक्ष' से 'सहिष्णुता' की दीक्षा लेनी चाहिये । मुन्दर वृक्षका जीवन परोपकारके ही लिये होता है। वह भेद-भाव-ग्रन्थ होकर समानभावसे सभीकी सेवा करता रहता है।

जिसकी इच्छा हो वही उसकी सुखद शीतल सघन छायामें आकर अपने तनकी ताप बुझा छ । जो उसकी शाखाओंको काटता है, उसे भी वह वैसी ही शीतलता प्रदान करता है और जो जल तथा खादसे उसका सिञ्चन करता है, उसको भी वैसी ही शीतलता। उसके लिये शत्र-भित्र दोनों समान हैं । उसके पुष्पोंकी सुगन्धि जो भी उसके पास पहुँच जाय, वहीं ले सकता है। उसके गोंदकों जो चाहे छटा लावे। उसके कब्चे-पके फलोंको जिसकी इच्छा हो, वहीं तोड़ लावे । वह किसीसे भी मना नहीं करेगा। दुष्ट स्वभाववाले पुरुष उसे खूब फलोंसे समृद्ध देखकर डाह करने लगते हैं और ईर्ष्यावश उसके ऊपर पत्थर फेंकते हैं किन्त वह उनके ऊपर तनिक भी रोष नहीं करता, उल्टे उसके पास यदि पके फल हुए तो सर्वप्रथम तो प्रहार करनेवालेको पके ही फल देता है, यदि पके फल उस समय न मौजूद हुए तो कच्चे ही देकर अपने अपकारीके प्रति प्रेमभाव प्रदर्शित करता है । दुष्ट स्वभाववाले उसीकी छायामें बैठकर शान्तिलाभ करते हैं, पीछेंसे उसकी सीधी शाखाओंको काटनेकी इच्छा करते हैं । वह बिना किसी आपत्तिके अपने शरीरको कटाकर उनके कामोंको पूर्ण करता है। उस गुरुषे सहिष्णुता सीखनी चाहिये।

मान तो मृगतृष्णाका जल है, इसिलये मानके पीछे जो पड़ा, वह प्यासे हिरणकी माँति सदा तड़क तड़फकर ही मरता है, मानका कहीं अन्त नहीं, ज्यों-ज्यों आगेको बढ़ते चले त्यों-ही-त्यों वह वाछुकामय जल और अधिक आगे बढ़ता चलेगा । इसिलये वैष्णवको मानकी हच्छा कभी न करनी चाहिये, किन्तु दूसरोंको सदा मान प्रदान करते रहना चाहिये । सम्मानरूपी सम्पत्तिकी अनन्त खानि भगवान्ने हमारे हृदयमें दे रक्ती है । जिसके पास धन है और वह धनकी आवश्यकता रखनेवाले व्यक्तिको उसके माँगनेपर नहीं देता, तो वह 'कंज़्स' कहलाता है ।

इसिल्ये सम्मानरूपी धनको देनेमें किसीके साथ कंज्र्सी न करनी चाहिये। तुम परम उदार बनो, दोनों हाथोंसे सम्पत्तिको छटाओ, जो तुमसे मानकी इच्छा रक्खें उन्हें तो मान देना ही चाहिये, किन्तु जो न भी माँगें उन्हें भी बस भर-भरकर देते रहो। इससे तुम्हारी उदारतासे सर्वान्तर्यामी प्रभु अत्यन्त ही प्रसन्न होंगे। सभीमें उसी प्यारे प्रभुका रूप देखो। सभीको उनका ही विग्रह समझकर नम्रतापृर्वक प्रणाम करो। ऐसे बनकर ही इन सुमधुर नामोंके संकीर्तन करने के अधिकारी वन सकते हो —

श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! भुरारे !

हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

( ४ )

ब धनं न जनं न सुन्दरीं

कवितां वा जगदीश कामये।

मंम जन्मनि जन्मनीश्वरे

स्विधि ॥

भवताज्ञितरहैत्

संसारमें सब सुखोंकी खानि घन है। जिसके पास घन है, उसे किसी बातकी कमी नहीं। घनी पुरुपके पास गुणी, पण्डित तथा मॉिंत-मॉिंतिकी कलाओंके कोविद आप-से-आप ही आ जाते हैं। घनसे भी बढ़कर शिंकिशालिनी जन सम्पत्ति है। जिसकी आजामें दस आदमी हैं। जिसके कहनेसे अनेकों आदमी क्षणभरमें रक्त बहा सकते हैं, वह अच्छे-अच्छे धनिकोंकी भी परवा नहीं करता। पेसा पास न होनेपर भी अच्छे-अच्छे लखपती-करोड़पती उससे धर-यर कॉपते हैं। उस जनशक्ति भी बढ़कर आकर्षक सुन्दरी है। सुन्दरी संसारमें किसके मनको आकर्षित नहीं कर सकती। अच्छे-अच्छे करोड़पतियोंके कुमार सुन्दरीके तनिक-से कटाक्षपर लाखों रुपयोंको पानीकी तरह वहा देते हैं।

हजारों वर्षकी सञ्चित की हुई तपस्याको अनेकों तपस्वीगण उसकी टेढी भौंहके ऊपर वार देनेको बाध्य होते हैं। धनी हो चाहे गरीब, पण्डित हो चाहे मूर्ख, शुरवीर हो अथवा निर्वेल, जिसके ऊपर भी भौंहरूपी कमानसे कटाक्षरूपी बाणको खींचकर सन्दरीने एक बार मार दिया प्रायः वह मूर्छित हो ही जाता है। तभी तो राजर्षि भर्तृहरिने कहा है 'कन्दर्पदर्प-दलने विरला मनुष्याः' अर्थात् कामदेवके मदको चूर्ण करनेवाले इस संसारमें विरले ही मन्ष्य हैं। कामदेवकी सहचरी सेनानायिका सुन्दरी ही है। उस सुन्दरीसे भी बढकर कविता है। जिसको कविताकामिनीने अपना कान्त कहकर वरण कर लिया है, उसके मन त्रैलोक्यकी सम्पत्ति भी तुन्छ है। वह धनहीन होनेपर भी शाहंशाह है। प्रकृति उसकी मोल ली हुई चेरी है। यह राजा है, महाराजा है, दैव है और विधाता है। इस संसारमें कमनीय कवित्व शक्ति किसी विरले ही भाग्यवान् पुरुषको प्राप्त हो सकतो है । किन्त प्यारे ? मैं तो धन, जन, सन्दरी तथा कविता इनमेंसे किसी भी वस्तुकी आकांक्षा नहीं रखता । तब तुप पूछोगे---(तो तम और चाहते धी क्या हो।' इसका उत्तर यही है कि हे जगदीश! मैं कर्मबन्धनोंको मेटनेको पार्थना नहीं करता। मेरे प्रारब्धको मिटा दो ऐसी भी आकांक्षा नहीं रखता । भले ही मुझे चौरासी लाख क्या चौरासी अरब योनियोंमें भ्रमण करना पड़े, किन्तु पारे प्रभो ! तुम्हारी स्मृति हृदयसे न भूले । तुम्हारे पुनीत पाद-पद्मोंका ध्यान सदा अक्षुण्ण भावसे ज्यों-का-त्यों ही बना रहे। तुम्हारे प्रति मेरी अहेतुकी भक्ति उसी प्रकार बनो रहे। मैं सदा चिल्लाता रहूँ-

> श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! सुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

(4)

अधि मन्दतन्ज किङ्करं पतितं मां विषमे भवाम्बुधौ। कृपया तव पादपङ्कन-स्थितधलीसदृशं विचिन्तय॥

यह संसार समद्रके समान है। मझे इसमें तमने क्यों फेंक दिया। हे नाथ! इसकी मुझे कोई शिकायत नहीं । मैं अपने कमोंके अधीन होकर ही इसमें गोते लगा रहा हूँ। बार-बार डूबता हूँ और फिर तुम्हारी करणाके सहारे ऊपर तैरने लगता हूँ। इस अथाह सागरके सम्बन्धमें मैं कुछ भी नहीं जानता कि यह कितना गहरा है, किन्त हे मेरे रमण ! मैं इसमें इबिकयाँ मारते-मारते थक गया हूँ। कभी-कभी खारा पानी मुँहमें चला जाता है, तो कै-सी होने लगती है। कभी कानोंमें पानी भर जाता है। तो कभी आँखें ही नमकीन जलसे चिरचिराने लगती हैं। कभी-कभी नाकमें होकर भी जल चला जाता है। हे मेरे मनोहर मलाह! हे मेरे कोमलप्रकृति केवट ! मझे अपना नौकर जानकर, सेवक समझकर कहीं बैठनेका स्थान दो। तम तो ग्वालेके छोकरे हो न, बड़े चपल हो। पूछ सकते हो, 'इस अथाह जलमें मैं वैठनेके लिये तुझे स्थान कहाँ दूँ। मेरे पास नाव भी तो नहीं जिसमें तुम्हें बिठा लूँ।' तो हे मेरे रिसक-शिरोमणि १ मैं चालाकी नहीं करता, दुम्हें भुलाता नहीं, सुझाता हूँ। तुम्हारे पास एक ऐसा स्थान है, जो जलमें रहनेपर भी नहीं इबता और उसमें तुमने मुझ-जैसे अनेकों डूबते हुओंको आश्रय दे रक्ला है। तुम्हारे ये अहण वर्णके जो कोमल चरणकमल हैं, ये तो जलमें ही रहनेके आदी हैं। इन कमलों में सैकड़ों धूलिके कण जलमें रहते हुए भी निश्चिन्त रूपसे विना इवे ही बैठे हैं। हे नन्दजीके लाड़िले लाल ! उन्हीं घूलि-कणोंमें मेरी भी गणना कर लो । मुझे भी उन पावन पद्मोंमें रेणु बनाकर बिठा लो । वहाँ बैठकर मैं तुम्हारी धीरे-धीरे पैर हिलानेकी कीड़ाके साथ थिरक-थिरककर सुन्दर खरसे इन नामोंका गायन करता रहूँगा—

> श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! सुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

> > ( )

नयनं गछदश्रधारया वदनं गद्गदरुद्धया गिरा । बुलकैर्निचितं वपुः कदा तव नामग्रहणे भविष्यति ॥

प्यारे! मैंने ऐसा मुना है कि ऑसुऑके भीतर जो सफेद-सफेद कॉचका-सा छोटा-सा घर दीखता है, उसीके भीतर तुम्हारा घर है। तुम सदा उसीमें वास करते हो। यदि यह बात ठीक है, तब तो प्रभो! मेरा नाम छेना व्यर्थ ही है। मेरी ऑखें ऑसू तो बहातीं ही नहीं, तुम तो भीतर ही छिपे बैठे रहते होगे। बोळना-चाळना तो बाचाळतामें होता है, तुम सम्मवतया मौनियोंसे प्यार करते होगे, किन्तु दयाळो! मौन कैसे रहूँ १ यह वाणी तो अपने-आप ही फूट पड़ती है। वाणीको रोक दो, गळेको इद्ध कर दो, जिससे स्पष्ट एक भी शब्द न निकळ सके। सुस्तीमें सभी वस्सुएँ शिथिळ हो जाती हैं। तुम कहते हो— 'तेरे ये शरीरके बाळ क्यों पड़े हैं १' प्यारे! इनमें विद्युत्का सञ्चार नहीं हुआ है। अपनी विरहस्त्यी बिजळी इनमें भर दो जिससे ये तुम्हारे नामका शब्द सुनते ही चौंककर खड़े हो जायें। हे मेरे विधाता! इनकी सुस्ती मिटा दो, इनमें ऐसी शक्त भर दो जिससे फुरहुरी जाती रहें। बस, जहाँ तुम्हारे नामका धवनि सुनी, वहीं दोनों नेत्र छवाळव अशुसे भर आये, वाणी अपने-आप ही

रुक गथी। शरीरके सभी रोम बिल्कुल खड़े हो गये। प्यारे! तुम्हारे इन मधुर नामोंको लेते हुए कभी मेरी ऐसी स्थिति हो भी सकेगी क्या !

> श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! **इरे** ! मुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुरेव !

> > (0)

युगायितं निमेषेण चक्षुषा प्रावृवायित्म् । शून्यायितं जगत् सर्वं गोविन्दविरहेण मे ॥

हाय रे प्यारे! लोग कहते हैं आयु अल्प है, किन्तु प्यारे! मेरी आयु तो मुमने अनन्त कर दी है और द्वम मुझे अमर बनाकर कहीं लिय गये हो। हे चोर! जरा आकर मेरी दशा तो देखो। तुम्हें विना देखें मेरी कैसी दशा हो रही है, जिसे लोग ''निमेप'' कहते हैं, पलक मारते ही जिस समयको व्यतीत हुआ बताते हैं, वह समय मेरे लिये एक युगसे भी बदकर हो गया है। इसका कारण है तुम्हारा विरह। लोग कहते हैं, वर्षा चार ही महीने होती है, किन्तु मेरा जीवन तो तुमने वर्षामय ही बना दिया है। मेरे नेत्रोंसे सदा वर्षाकी धाराएँ ही छूटती रहती हैं क्योंकि तुम दीखते नहीं हो, कहीं दूर जाकर लिय गये हो। नैयायिक चौबीस गुण बताते हैं, सत पदार्थ बताते हैं। इससंसारमें विविध मकारकी वस्सुएँ बतायी जाती हैं, किन्तु प्यारे मोहन! मेरे लिये तो यह सम्पूर्ण संसार सुना-सुना-सा ही प्रतीत होता है, इसका एकमात्र कारण है तुम्हारा अदर्शन। तुम मुझे यहाँ फँवाकर न जाने कहाँ चले गये हो, इसलिये में सदा रोता-रोता चिल्लाता रहता हूँ—

श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! मुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव । (4)

भाहिरुष्य वा पादरतां पिनष्टु मा-मदर्शनान्मर्महतां करोतु वा । यथा तथा वा विद्धातु रुग्पटो मस्प्राणनाथस्तु स एव नापरः ॥

हे सिख ! इन व्यर्थकी वातों में क्या रक्खा है। तू मुझे उसके गुणोंको क्यों सुनाती है ? वह चाहे दयामय हो या घोखेबाज, प्रेमी हो या निष्ठुर, रिक हो या जार्राश्ररोमिण । मैं तो उसकी चेरी बन चुकी हूँ । मैंने तो अपना अंग उसे ही अर्पण कर दिया है । वह चाहे तो इसे हृद्यसे चिपटाकर प्रेमके कारण इसके रोमोंको खड़ा कर दे या अपने विरहमें जलसे निकाली हुई मर्माहत मछलीकी माँति तइफाता रहे । मैं उस लम्पटके पाले अब तो पड़ ही गयी हूँ । अब सोच करनेसे हो ही क्या सकता है, जो होना था तो हो चुका । मैं तो अपना सर्वस्व उसपर यार चुकी । वह इस शरीरका खामी बन चुका । अब कोई अपर पुरुष इसकी ओर दृष्टि उठाकर भी नहीं देख सकता । उसके अनन्त सुन्दर और मनोहर नाम हैं, उनमेंसे में तो रोते-रोते इन्हीं नामोंका उच्चारण करती हूँ—

श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! इरे ! सुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! वासुदेव !

प्रेमी पाठकोंका प्रेम दिन दूना रात चौगुना बढ़ता रहे, क्या इस भिखारीको भी उसमेंसे एक कण मिलेगा ?

इति शम्।

श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली समाप्तोऽयं ग्रन्थः ।





## श्रीहरिः

# कृतज्ञता-मकाश

विना ही मूख्य दे दूँ तो यह मेरी अनधिकार चेष्टा समझी जायगी। अतः उन भगवत्क्रपापात्र बन्धुओंका ही ग्रुभनाम मैं यहाँ दिये देता हूँ, जिनके पवित्र हृदयमें उसने ऐसी परम पावन प्रेरणा की। जितनी पुस्तकोंकी मैं कुछ पढ़ा भी। आद्योपान्त पूरी तो शायद ही कोई पढ़ी हो। कहावत है—'लेखक लोग पुस्तकें पढ़ते नहीं सूपते हैं।' ययार्थं बात ऐसी ही है। इन पुस्तकोंको मैंने केवल स्वामर है। फिर भी उनका उच्छेल कर देना तो आवश्यक ही श्रीबदरीनारायणरे छौटनेपर जन यहाँ आया था, तन नहीं एक जलपात्र, भिक्षापात्र और टाटकी कथरी आवश्यकीय पुस्तकें भी बिना विदम्बके एकत्रित हो गयीं। जिसने छिखवानेकी प्रेरणा की उसीने पुस्तकें बुटा दीं। उसकी छीला है, उसे धन्यवाद तोक्या दूँ ! सेवक के धन्यवादका मूल्य हीक्या है ! मूल्य न भी हो, तो भी में सूची देरहा हूँ, उनमेरे मैंने किसीको तो केवल उलट पुलटकर हो देखा, किसीकी विषय सूची ही देखी, किसीको मेरी सम्मत्ति थी। यहाँ आनेपर बहुत दिनोंके पश्चात् पुस्तक लिखनेकी प्रेरणा हुईं और उधी समय सभी हैं । लेखक, प्रकाशक, अनुवादक सभीके प्रति में अपनी ऋतशता प्रकाशित करता हूँ ।

विनीत—लेखक

| २६८                  |                             |                            |                         | श्रीश             | श्रीई            | ौतन                          | य-च                             | रित                  | वल                    | डी ख              | ाण्ड             | ષ             |               |               |
|----------------------|-----------------------------|----------------------------|-------------------------|-------------------|------------------|------------------------------|---------------------------------|----------------------|-----------------------|-------------------|------------------|---------------|---------------|---------------|
| किनके द्वारा प्राप्त | पू० हरियात्राजी             |                            |                         | *                 |                  | :                            |                                 | श्रीरामेश्वरप्रसादजी | गॅवा ( बदायूँ )       | 8                 |                  |               | 2             | *             |
| प्रकाशक              | श्रीगौड़ीयमठ, कल्कता        |                            |                         | 2                 |                  | श्रीचैतन्यमठ नदिया           |                                 | नं० २ आनन्द चट्टो-   | पाध्याय हेन बागबाजार, | कल्कता            |                  | £             |               |               |
| लेखक                 | श्रीशृन्दावनदासठाकुर; श्री- | भक्तिषिद्धान्तसस्बतीद्वारा | मम्पादित । गौड़ीय भाष्य |                   |                  | श्रीटोचनदासटाकुर; श्रीमक्ति- | सिद्धान्तसरस्वतीद्वारा सम्पादित | श्रीशिशिरकुमार घोप   |                       |                   |                  | r.            | ĸ             | ç             |
| नाम पुस्तक           | श्रीश्रीचैतन्यभागवत         | आदिखण्ड ( बंगला )          |                         | श्रीशिचैतन्यभागवत | मध्यखण्ड (बंगला) | श्रीश्रीचैतन्यमंगल           |                                 | श्रीअमियनिमाईचरित    | ( प्रथम लग्ड )        | श्रीअमियनिमाईचरित | ( द्वितीय खण्ड ) | ", तृतीय खण्ड | " चतुर्थ लण्ड | ), पञ्चम लण्ड |

n

>0

m

:

2

2

", चतुर्थ खण्ड », पञ्चम लण्ड " पष्ट सम्ब

|                                                                               | कृतश्ता-प्रकार                                                                                      | रा                                                    | २६९                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| पू॰ हरिवायाजी<br>"                                                            | श्रीरामेश्वरप्रसद्जा<br>गॅवा ( वदायू )<br>"                                                         | 2 2                                                   | 2                                     |
| 'अमृतवाजारं, पत्रिका'<br>कार्योल्य, कल्कता<br>''                              | नं॰ २५ वागवाजार स्ट्रीट<br>कलकता<br>गोड़ीय मठ, कलकता                                                | नं० २५ वागवाजार स्ट्रीट<br>कल्कता<br>"                | १३। २ गुष्प्रमवाद चौधरी<br>हैन, कछकता |
| श्रीशिशरकुमार घोप<br>"                                                        | श्रीरिक्तमोहन विद्याभूषण<br>श्रीकविराज इत्णदास<br>गोत्वासीविरोचेत (अमृत-<br>प्रवाह और अनुसाष्पसहित) | श्रीरक्षिक्मोहन विद्याभूपण<br>"                       | श्री भ्म' कथित                        |
| लर्ड गौराङ्ग (अंग्रेजी )<br>( प्रयम लण्ड )<br>), ( दितीय लण्ड )<br>लाइफ ऑफ लब | श्रीरायरामानन्द (बंगङा)<br>श्रीश्रीचैतन्यचरितामृत<br>( बंगङा )                                      | गम्मीराय श्रीगौराङ्ग<br>( बंगळा )<br>नीछाचले बनमाधुरी | ( क्रांटा ) ( प्रथम खण्ड )            |
| 0 av 0v                                                                       | m >0                                                                                                | <i>≥</i> ₩                                            | ೨<br><b>~</b>                         |

| ২৬০                 |                                       | श्रीध | ग्रीचै | तस्य- | वरितावल | ी खण्ड |
|---------------------|---------------------------------------|-------|--------|-------|---------|--------|
| निके द्वारा प्राप्त | ोरामेश्वरप्रसादजी,<br>गँवा ( बदायूँ ) | £     | £      | 6     | ç       | *      |

|          | नाम पुस्तक                                       | लेखक                                                                                         | प्रकाशक                                       | किनके द्वारा प्राप्त  |
|----------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------|
| 2        | श्रीश्रीरामकृष्णकथामृत                           | श्री'म'क्यित                                                                                 | १३। २ गुरुप्रसाद चौधरी                        | श्रीरामेश्वरप्रसादजी, |
|          | (बंगला) (द्वितीय खण्ड)                           |                                                                                              | लैन, कलकता                                    | गॅना ( नदायूँ )       |
| ~        | ः, ( तृतीय ख•ड )                                 |                                                                                              | r                                             | ۲,                    |
| န        | ,, (चतुर्थलण्ड)                                  | "                                                                                            |                                               |                       |
| ~<br>~   | गीतगोविन्दम् ( बंगा-<br>क्षरोंमें )              | श्रीकविजयदेवविराचितम्<br>संस्कतदीकाः, खंगानबाद                                               | १६६, बहुवाजार स्ट्रीट<br>कसकचा                | £                     |
| 33       | रामचरितमानस (हिन्दी)                             | गो० मुल्सीदासजी, बाबू-                                                                       | इण्डियन-प्रेस, प्रयाग                         | £                     |
| اري<br>س | विनयःपत्रिका ( हिन्दी )                          | श्पासपुन्दरलाल बा॰ ए॰<br>द्वारा माषाटीका<br>गो॰ दुलसीदासजी, श्री-<br>हनुसानमसादजी पोद्दारकृत | गीताप्रेस, गोरखपुर                            |                       |
| \$       | श्रीविष्णुप्रयागौराङ्ग-<br>सत्तवावली ( मंस्कृत ) | माषाटीका<br>अ० श्रीरामानन्द व्याख्यान-<br>विद्यारद                                           | े<br>ला॰ हरजीमल गणेयीलाल<br>नया बाजार, दिल्ली | £                     |

|                                           |                                      | कृत                                                                           | वता-प्रक                               | হো                                                                                         | २७१                                   |
|-------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| श्रीरामेश्वरप्रसादजीः<br>गैंवा ( बदायूँ ) | लाल बाबूलालजी,<br>गैंवा ( बदायूँ )   | £ £                                                                           | "                                      | "<br>श्रीठाकुरद्वारा<br>पुस्तकाल्य गॅवा<br>(बदायूँ)                                        | "<br>पं० बद्रीप्रसाद्जी,<br>अन्युकाहर |
| हिन्दी-माहित्य-सम्मेलन ।<br>प्रयाग        | श्रीविपनविद्दारी विश्वासः<br>कळकत्ता | श्रीवेक्कटेश्वरप्रेस, मुम्बद्दं<br>नं० २१ नन्दकुमार<br>चौधरी द्वितीय लैन,     | कल्कता<br>व्ह्मीनारायणप्रेस            | मुरादाबाद<br>"                                                                             | लीयोकी <b>लपी</b><br>"                |
| सं ० वियोगीहरिजी                          | श्रीकविराज कृष्णदासजी<br>गोस्वामी    | मगवान् वेदव्यासप्रणीत<br>श्रीलालदासवाबाजी ( कृष्ण-<br>दास ) नामाजीकी भक्तमाला | बंगला अनुवाद<br>ऋ• कु॰ रामस्वरूप शर्मा | कृत अनुवाद<br>"                                                                            | श्रीषरसामीकृत संस्कृत<br>टीका<br>"    |
| बनमाधुरीसार (हिन्दी)                      | श्रीचैतन्यचरितामृत मूछ<br>( बंगछा )  | भीमद्भागवत ( मूछ )<br>श्रीश्रीभक्तमाछ<br>( बंगछा )                            | र रास्त्र /<br>श्रीमद्भाषवत ( हिन्दी   | अनुवाद) (प्रयम लण्ड)<br>,,, ( द्वितीय लण्ड )<br>श्रीमद्मागजत ( चूर्णिका<br>टीका, संस्कृत ) | श्रीमद्भागवत ( श्रीघरी<br>टीका )<br>" |
| *                                         | 20                                   | 2 2                                                                           | ě,                                     | ° ~                                                                                        | ~ ~                                   |

|   | <b>.२७२</b>          |                                                 | ोचैतन्य-चरि                                                 | तावली ख                                             |                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |
|---|----------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|   | किनके द्वारा प्राप्त | श्रीहनुमानप्रसादजी<br>पोहार<br>'कत्याण'सम्पादकः | गोरखपुर                                                     |                                                     | सेठ गौरीशंकरजी<br>गोयनका, खुरजा-<br>निवासी, काशी- | 10 to |                 |
| - | प्रकाशक              | श्रीदृदिदास गोस्त्रामी<br>भूपाळ                 | श्रीरामदेव मिश्र, श्राहरि-<br>मक्तिप्रदायिनी समाः<br>बरहमपर |                                                     | श्रीअच्युतप्रत्यमाला,<br>काशी                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | :               |
| - | लेखक                 | श्रीहरिदास गोस्वामीद्वारा<br>सम्पादित           | ठाकुर इन्दावनदासजी<br>गोस्वामी                              | श्रीरूप गोस्वामी                                    |                                                   | श्रीमधुसूदनसरस्वती<br>श्रीलक्ष्मीधरजी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 15 \ 5 11.5 11. |
|   | नाम पुस्तक           | ं<br>शीगौराङ्गमहामारत<br>( बंगला )              | श्रीचेतन्यमागवत (मूल)<br>( बंगला )                          | श्रीविदग्धमाधय ( बंगला<br>अक्षरोंमें संस्कृत नाटक ) | मिक्स्ताम्तविन्धु<br>( संस्कृतः टीकासहित )        | श्रीमगवद्भिक्तरसप्यनम्<br>श्रीपगवनामकौमद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |

5

8

ه ه :

|                                                                                                                                                             | कृतशता-प्रव                                                                          | hizi                                                        |                                                  | २७३                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------|
| श्री रं॰रामशंकरजी<br>मेहता(अन्त्यशहर)<br>माई रामेश्वरजी                                                                                                     | पं॰ भगवह्त्त्वी<br>(भिरावटी)                                                         | पं॰ गुलावशंकरजी<br>युजारी श्रीठाकुर-<br>द्वारा,गँवा(बदायूँ) | आचार्य श्रीअनन्त-<br>ळाळ गोस्वामी<br>राघारमणजीका | मन्दिर श्रीबृन्दावन |
| मोतीङालल्प्ट्यमाईपोरेख<br>दीवान वारी आस्ट्रेट<br>साधु गोराङ्गदास्य मन्त्री,<br>गौराङ्गसाहित्यमन्नय-<br>समिति ७२ मेडो स्ट्रीट,                               | कोट, मुम्बर्द्<br>श्रीविष्णुप्रयागौराङ्ग<br>पत्रिका-कार्यांच्य, वाग-<br>बाजार कल्कता | श्रीवेङ्कटेश्वरप्रेस मुम्बई                                 | निदानमहत्त्र्योड, लखन <b>ऊ</b>                   |                     |
| ४०     श्रीवक्तभचरित्र(गुजराती)     श्रीवरूद्धभाई     प्राणवक्तभदास       ४१     प्रेमावतार     चैतन्यदेव     श्रीनर्मदाशंकर पण्डणा       ( गुजराती )     . | श्रीहरिदास गोस्वामी                                                                  | श्रीमर्नेहरिकृत,श्रीमिहरचन्द्र-<br>कृत माषाटीका             | श्रीबॉके विद्यारीलालजी<br>'बॉकेपिया'             |                     |
| श्रीवक्तभचरित्र(गुजराती)<br>प्रमावतार चैतन्यदेव<br>(गुजराती)                                                                                                | श्रीश्रीविष्णुप्रियाचरित<br>( बंगछा )                                                | श्रीभर्तृहरिशतकत्रयम्                                       | प्रेमपीयूष्तिषि ( हिन्दी )                       |                     |
| \$ \$                                                                                                                                                       | ۶ .                                                                                  | m²<br>>=                                                    | \$                                               |                     |

चै॰ च॰ ख॰ ५--१८-

| <b>૨૭</b> ૪          |                                        | श्रीश्रीचैतन्य                                                                 | -चरितावली                                           | खण्ड ५                                                            |                                                    |
|----------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| किनके द्वारा प्राप्त | आचार्य श्रीअनन्त-<br>डाङ गोस्वामी      | राधारमणजीका<br>मन्दिर श्रीवृन्दावन<br>बाबू रामशरणजी<br>अग्रवालः, <sub>वी</sub> | प्रः, एलः टीः<br>मास्टरः, डीः एः<br>बीः हाई स्कूलः, | बुख्न्द्शहर्<br>श्रीरात्मज पं॰<br>गंगासहायजी गँवा<br>( बटाग्रें ) | ( <sup>न ५९</sup> २.)<br>श्रीआनन्द<br>ब्रह्मचारीजी |
| সকাহাক               | निदानमहत्र्योड, ल्लनऊ                  | इण्डियनप्रेस, प्रयाग                                                           |                                                     | निर्णयसागर-प्रेस, मुम्बई                                          | खन्नविलासप्रेस, बॉकीपुर                            |
| छेलक                 | श्रीबाँकेविहारीलालजी<br>'बाँकेपिया'    | श्रीराशिभूषण वसुकी वंगङा<br>पस्तकका अनवाद, अ॰                                  | रहाप्रसाद पाण्डेय                                   | श्रीकादीनाय शर्माद्वारा<br>संग्रहीत                               | बा॰ शिवनन्दनसहायजी                                 |
| नाम पुस्तक           | श्रीमाध्वगौद्गीयतत्त्व-<br>दिस्दर्शनम् | भक्तचरितावली (हिन्दी)                                                          |                                                     | श्रीसुभाषितरत्नभाष्टाः<br>गारम् ( संस्कृत )                       | भीगौराङ्गमहाप्रसु(हिन्दी)                          |
|                      | ج.                                     | w ·                                                                            |                                                     | 2                                                                 |                                                    |

|                                                       |                                                                                 | _                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| श्रीआनन्द-<br>ब्रह्मचारीजी                            | प् • हरिवाबाजी                                                                  | *                             | अनतककी प्रकाशित<br>वितरित की जानेवाळी<br>विषयसे इनका यहुत<br><b>विनोत</b> —                                                                                                                                                                                                                                        |
| हिन्दीप्रेस, प्रयाग                                   | श्रीराधारमणजीका मन्दिर,<br>श्रीवृन्दावन                                         |                               | तप्रसादजीने गीताप्रेससे ॰<br>१ अपनी बिना मूल्य जिल<br>ख भी न सका। मेरे बि<br>बि                                                                                                                                                                                                                                    |
| श्रीप्रमुदचजी ब्रह्मचारी                              | अनु० श्रीराथाचरण गोर्खामी श्रीराधारमणजीका मन्दिर। पू• हरिवावाजी<br>श्रीवृन्दावन | श्रीकुल्त्र्क भट्टविरचित टीका | , इन पुस्तकोंके अतिरिक्त 'कत्याण' नमपादक श्रीहतुमानप्रसादजीने गीताप्रेसंगे अवतककी प्रकाशित<br>सभी पुस्तकें तथा श्री बा॰ बोंकेविहापीलाङजी 'बॉकेपिया" जीने अपनी बिना मूल्य वितरित की जानेवाळी<br>छोटी-छोटी १४ पुस्तकें मेजी यीं। समयामानके कारण में इन्हें देख भी न सका। मेरे विश्वये इनका बहुत<br>ही कम सम्बन्ध या। |
| ४९   मक्तचरितावली (हिन्दी)   भीप्रभुदत्तजी ब्रह्मचारी | श्रीचैतन्यचरितासृत<br>१ आदि खण्ड ) हिन्दी                                       | ५१ श्रीमनुस्मृति              | ्हन पुस्तकोंके अतिरिक्त<br>समी पुस्तकें तथा श्री वा॰ बॉकिपि<br>छोटी-छोटी १४ पुस्तकें मेजी यी<br>ही कम सकन्ध या ।                                                                                                                                                                                                   |
| ~                                                     | •                                                                               | مه                            | समी<br>छोटी<br>ही स                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

लेखक



#### श्रीचैतन्य-चरित्र-सम्बन्धी ग्रन्थ

विभिन्न भाषाओंमें हमें श्रीचैतन्यदेवके चरित्रसम्बन्धी जिन प्रन्थोंका पता चला है, उनके नाम नीचे दिये देंते हैं--

#### संस्कृत

- १-श्रीमुरारी गुप्तका कड्चा—ले॰ श्रीमुरारी गुप्त ( ये महाप्रभुके समकालीन थे।)
- २-चैतन्य-चरित काव्य--छे० श्रीमरारी ग्रह्म ।
- ३-श्रीचैतन्यचित महाकाव्य—ले० किंव कर्णपूर (कोई-कोई इसे इनके बड़े भाई चैतन्यदासकृत बताते हैं । ये तीनों भाई प्रभुके सामने वर्तमान थे।)
- ४-श्रीचैतन्यचन्द्रोदय नाटक—ले० कवि कर्णपूर ।
- ५-श्रीगौरगणोद्देशदीपिका—ले॰ किव कर्णपूर ( इसमें कौन गौरमक्त किस सखीके अवतार हैं) यह बात बतायी गयी है।)
- ६-श्रीचैतन्यचन्द्रामृत-श्रीप्रबोधानन्द सरस्वतीकृत ।
- ७-श्रीगोविन्दकड्चा-ले० श्रीगोविन्ददासजी।
- ८-श्रीचैतन्यचरित-शीचुडामणिदासकृत ।
- ९-श्रीकृष्णचैतन्योदयावली—श्रीप्रद्युम्न मिश्रकृत ( ये महाप्रभुके चचेरे भाई थे।)
- १०-अनन्तसंहिता।
- ११-चैतन्यस्तवकल्पवृक्ष—( यह स्तवावलीके ही अन्तर्गत है, श्री० गो० रघुनायदासकृत । )
- १२-श्रीचैतन्यशतक-शी० कवि कर्णपूर ।
- १३-श्रीचैतन्यशतक-शीवासुदेव सार्वभौम भट्टाचार्य ।
- १४-श्रीमद्गौराङ्गलीलासारणमंगलस्तोत्र । —श्रीकेदारनाथभक्तिविनोद

#### बँगला

- १५-श्रीचैतन्यभागवत— श्रीवृन्दावनदास ठाकुरकृत ।
- १६-श्रीचैतन्यचरितामृत-श्रीगोखामी कृष्णदासजी कविराजकृत ।
- १७-श्रीचैतन्यमंगल —ठाकुर लोचनदासजीकृत ।
- १८-मनःसन्तोषिनी---श्रीजगजीवनजी (श्रीकृष्णचैतन्योदयावलीका बँगला अनुवाद है।)
- १९-श्रीनरोत्तम ठाकुरकी पदावली।
- २०-भ्महाप्रकाश'—श्री० वासुदेव घोष, माधव घोष और गोविन्द घोष (ये तीनों संगे भाई थे, एक पद्यमें तीनों ही अपना नाम देते हैं, तीनों ही प्रसिद्ध पदकार और प्रसुके भक्त थे।)
- २१-गौराङ्ग-जुदय-अीमुकुन्द पारिषद ।
- २२–गौर-चन्द्रिका—श्रीमुकुन्द पारिषद ।
- २३-प्रेमविलास—श्रीनित्यानन्ददास ( महाप्रभुके पीछेकी लीलाओंका इन्होंने वर्णन किया है।)
- २४-श्रीगौराङ्गमहाभारत—प्रभुपाद हरिदास गोस्वामीद्वारा सम्पादित ।
  (श्रीचैतन्यचरितामृत और श्रीचैतन्यभागवतके पद्योंके भावोंको लेकर पहले यह 'नवद्वीपलीला' और 'नीलाचललीला'के नामसे क्रमशः निकला या । वड़ा भारी पोया होनेसे ही इसका नाम 'गौराङ्गमहाभारत' रख दिया । बड़े साइजमें छपे हुए १७७४ पृष्ठ हैं और अक्षर भी बहुत महीन हैं ।)
- २५-(श्रीअमियनिमार्इचरित'—ले० महात्मा शिशिरकुमार घोष ( पृथक् पृथक् छः खण्डोंमें हैं । घोष महाशय (अमृतवाजारपत्रिका' नामक अंग्रेजी प्रसिद्ध दैनिक पत्रके सम्पादक थे ।

#### २७८ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ५

**२६**-निमाईसंन्यासनाटक —ले० डी० एल० राय महाशय । २७—गम्भीराय श्रीगौराङ्ग—ले० श्रीरसिकमोहन विद्याभूषण । २८-नीलाचलेवजमाधुरी—ले० श्रीरसिकमोहन विद्याभूषण ।

इनके अतिरिक्त श्रीविद्याभूषण महाशयने 'श्रीमद्दासगोस्वामी' 'भीस्वरूप दामोदर' 'श्रीराय रामानन्द' नामकी कई बड़ी-बड़ी पुस्तकें लिखी हैं। इन सभीमें गौरचरित्र ही है, क्योंकि ये सभी महानुभाव श्रीगौराङ्गके अङ्ग ही थे।

'श्रीश्रीविष्णुपियागौराङ्ग' नामक वँगला मासिक पत्रिकांके सम्पादक श्रीपाद हरिदास गोस्वामीने 'गौराङ्गमहाभारत' के सिवा श्रीश्रीविष्णुपियाचरित, श्रीलश्मीप्रियाचरित, श्रीविष्णुप्रियांचरिक, श्रीनगौरगीतिका, बाङ्गालीर ठाकुर श्रीगौराङ्ग, श्रीविष्णुप्रियाविलापगीति, 'श्रीमुरारीगुप्त प्रतिष्ठित श्रीनिताई गौरलीलाकाहिनी आदि छोटी-बड़ी बहुतसी पुस्तकें लिखी हैं, उन सबमें ही प्रकारान्तरसे वे ही सब चैतन्य-चरितकी वार्ने हैं।

#### अंग्रेजी

- 29—Lord Gouranga (In two parts): By Mahatma Shishir Kumar Ghosh.
- 30-Life of Love.
- 31—Chaitanya and his Age: By Rai Bahadur Dinesh Chandra Sen.
- 32-Chaitanya and his Contemporaries: By Rai Bahadur Dinesh Chandra Sen.
- 33—Life and Precepts of Sri Chaitanya Mahaprabhu: By Thakur Bhakti Vinode.
- 34—Chaitanya's Pilgrimages and Teachings: By Sir Jadunath Sircar,

#### हिन्दी

३५-श्रीचैतन्यचरितामृत ( ब्रजभाषामें प्रतिध्वनि आदि खण्ड ) छे॰ श्रीराधाचरणदास गोस्वामी विद्यावागीरा । ३६-श्रीगौराङ्ग महाप्रमु---त्रा० शिवनन्दनसहाय ।

#### गुजराती

३७-प्रेमावतार चैतन्यदेव--श्रीनर्मदाशङ्कर पंड्या ।

इनके अतिरिक्त उड़िया, मराठी, तैल्यु या अन्य भाषाओंमें श्रीचेतन्यदेवके जीवन-चरित्र-सम्बन्धी जो ग्रन्थ होंगे, उनका हमें पता नहीं चला है। हाँ उर्दूमें ४ भागोंमें एक भोराचाँद' नामक ग्रन्थ भी हमने देखा है।



## श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली

(सम्पूर्ण)

खण्ड १-पृष्ठ २८८, चित्र ५, मूल्य ॥।=), स० १।) खण्ड २-पृष्ठ ३६८, चित्र ८, मूल्य १=), स० १॥) खण्ड ३-पृष्ठ ३८४, चित्र ७, मूल्य १), स० १।=)

**खण्ड ४**–पृष्ठ २२४, चित्र १४, म्ल्य ॥<), स० १)

**खण्ड ५**–पृष्ठ २८०, चित्र ९, म्ल्य ॥।), स० १=)

विशेष जानकारीके लिये सूचीपत्र मुफ्त मँगवाइये ।

मेछनेका पता—

गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस (गोरखपुर)

#### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

#### <del>मसूरी</del> MUSSOORIE

## यह पुस्तक निम्नांकित तारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| I his book     | is to be returned                           | 011 (110 0000  |                                             |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|
| दिनांक<br>Date | उधारकत्ती<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>को संख्या<br>Borrower's<br>No. |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             | 4              | ,                                           |
| -              |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                | !                                           |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                | l                                           |

#### H 294. 5921 BRARYR-12747

LAL BAHADUR SHASTRI

## National Academy of Administration MUSSOORIE

1171 S

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving